# יד מהרש"א

מסכת פסחים פרק כיצד צולין חלק א' עד. – עט.

March 19, 2014

© Yecheskel Folger 2014

# מפתח

| .דף עד.                                                       |    |
|---------------------------------------------------------------|----|
|                                                               |    |
| תד"ה כבולעו                                                   |    |
| דף עד:                                                        |    |
|                                                               |    |
| 'תד"ה אסמיק חליי                                              |    |
| . דף עה                                                       |    |
|                                                               |    |
| סוגיא דתנור גרוף חלק ב' – תד"ה הא לאו הכי גחלת לא איקרי אש    |    |
| תד"ה נכווה בגחלת                                              |    |
| תד"ה הא לאו הכי גחלת לא איקרי אש                              |    |
| רש"י ד"ה קא משמע לן ותוספות ד"ה באש תשרף                      |    |
| דף עה:                                                        |    |
| רש"י ד"ה אמר אביי                                             |    |
| . דף עו.                                                      |    |
| ' תד"ה בשלמא                                                  |    |
| תד"ה אלא למאן דאמר                                            | 24 |
| דף עו:                                                        | 26 |
| ד"ה מאי לאו                                                   |    |
| גמרא אלא אי אמרת                                              | 28 |
| תד"ה אסרה רבא מפרזיקא                                         | 30 |
| . דף עז.                                                      | 31 |
| תד"ה סלקא דעתך אמינא ובא"ד והכי נמי                           |    |
| תד"ה שכן יש                                                   | 34 |
| תד"ה ר' אליעזר אומר הציץ מרצה                                 | 35 |
| תד"ה נימא מתניתין דלא כר <sup>'</sup> יהושע                   | 36 |
| דף עז:                                                        | 39 |
| 'גמרא אי הכי אימא כוליי                                       |    |
| רש"י ד"ה עומר ושתי הלחם ותד"ה אלא פשיטא                       | 40 |
| דף עח-עח:                                                     |    |
| רש"י ד"ה ביחיד לכתחלה לא ותד"ה הא לא קשיא ותד"ה כי מודה בנטמא |    |
| תוספות ד"ה ולעכב לא                                           |    |

## דף עד.

## תד"ה האי מולייתא

[דף עד עמוד א] בתוספות בד"ה האי מולייתא כו' ואין מניחין אותו לפלוט דקאמר התם רב הונא כו' במסכת חולין לאכול ככר שחתך עליה כו' עכ"ל כצ"ל [ולפי] מ"ש המפרשים דאיירי התם בנצלה עד שיהא ראוי לאכילה אין ראייה מהתם דהבשר עצמו מותר דיצא כל דמו והככר אינו אסור אלא משום מראית עין וק"ל:

#### תוספות (1

- a) רבינו תם
  - i) דם האיברים that remains in its initial location is מותר
  - ii) Here's proof
    - (1) The מסכת חולין is cut over bread the bread is אסור even though the מותר is בשר as that was מותר is cut over bread the
    - (2) it's משמע that the גמרא deals with בשר that wasn't נצלה כל צרכו and retains מם and the bread is דם drips on the bread from the
    - (3) So it must be that
      - (a) the מותר itself is מותר because the דם that it retains is "דם איברים"
      - (b) and the bread is אסור because פורש was פורש from the בשר onto the bread

## 2) מהרש"א

- a) יש מפרשים
  - i) the מסכת חולין in מסכת doesn't prove that מותר is מותר all דם האיברים
    - (1) The גמרא deals with בשר that in fact was נצלה כל צרכו until no דם remained and that's why the מותר all all until no מותר
    - (2) The bread is אסור not because דם dripped on to it but because onlookers might mistakenly think that דם had dripped onto the bread

## תד"ה כבולעו

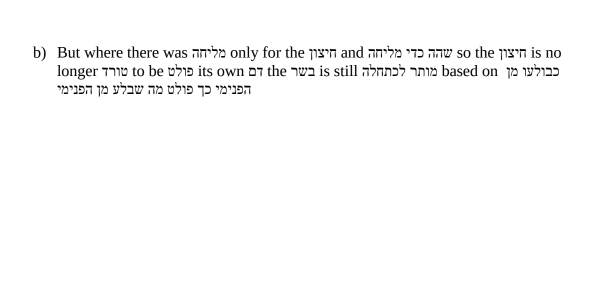
בד"ה כבולעו כך כו' ומטעמא כבולעו כך פולטו נמי לא הוי שרי התם גבי כבד אלא בדיעבד כו' עכ"ל אין זה תירוץ אחר אהא דלא נקט התם מטעם כבולעו כך פולטו דהא מטעם דמשריק שריק דקאמר התם נמי לא שרי אלא בדיעבד אלא משום דמשמע להו דמולייתא דשרי אפי' לכתחלה הכא מטעם כבולעו כך פולטו קאמרי דמטעם כבולעו כך פולטו לא הוי שרינן התם לכתחלה בכבד דאפי' מטעם דמשריק שריק התם דעדיף לא שרינן משום דגרע טפי ממולייתא דהכא איירי בבשר ואף על גב דגבי פסח כו' וק"ק דא"כ מאי מייתי מפסח אמולייתא דאימא דדוקא בפסח לא החמירו ואפי' בכבד וי"ל דהכי מייתי כיון דבפסח ליכא איסורא אפי' בכבד מסברא דאין להחמיר בבשר בחולין וק"ל:

בא"ד טפי משאר בשר שלא נמלח דבישרא ע"ג בישרא כו' עכ"ל כצ"ל וק"ל:

בא"ד ויש ללמוד היתר במולייתא אפי' נמלח בשר החיצון כו' והפנימי לא נמלח כו' עכ"ל ר"ל דאע"ג דהשתא ליכא למימר איידי דפליט דם דידיה פולט דם הנבלע בו מן הפנימי אפ"ה שרי מטעם כבולעו כו' וה"ל:

- 1) First הקדמה
  - a) מולייתא means a טלה or an עוף that's filled with raw בשר and is then נצלה
  - b) קרבן is similar to מולייתא because it's filled על כרעיו ועל כרעיו על and is then נצלה
- 2) Second הקדמה
  - a) אולייתא and קרבן פסח are לכתחלה even לכתחלה because the צלי process causes כבולעו כך the אולייתא פולט or פולט whatever בולע from the filling
- 3) Third כבד על גבי בשר הקדמה
  - a) גמרא in מסכת חולין
    - i) If כבד is נצלה while it lies over בשר בשר בדיעבד ו even though בד from the כבד drops onto the בשר בשר
    - ii) Because צלי שריק שריק דם משרק דם to slide off the בשר and not to be בשר in the בשר בשר
- 4) Fourth הקדמה
  - a) מישרק שריק is a better basis to assume that there is no remaining דם of בליעה of דם than כבולעו כך פולטו
  - b) Because משרק שרי assumes that no נבלע in the first place while כבולעו כך מוטו in the first place while נבלע משרק ממטו accepts that בבלע was נבלע was נבלע was נפלט
- 5) Fifth הקדמה
  - a) For a reason not relevant here מישרק שריק doesn't apply to filling-type cases such as קרבן פסח and קרבן פסח מולייתא
- 6) מהרש"א as explained by מהרש"א

- a) Apparently תוספות asks
  - i) Why doesn't the גמרא for כבד על גבי rely on כבד על כך פולטו as the reason that the מותר מותר מותר
- b) And apparently תוספות answers that
  - i) A היתר based on כבולעו כך פולטו is weak and can be דיעבד only דיעבד
- 7) מהרש"א
  - a) This מהלך isn't correct because even with the stronger מהלך מתיר מישרק שריק מישרק מתיר of the גבי בשר for בבד על גבי בשר is only דיעבד
  - b) Instead this is what תוספות asks and answers
    - i) קשיא
      - (1) Why is it that for כבד על גבי נשר בשר is מותר only דיעבד even though the strong מישרק שריק applies  $\alpha$
      - (2) While מותר and קרבן פסח are מותר even לכתחלה although their היתר is based on the weaker כבולעו כך פולטו
    - ii) תירוץ
      - (1) The דין for כבד is לחומרא because כבד holds large amounts of כבד
- 8) תוספות of תוספות
  - a) קשיא
    - i) קרבן פסח is filled with כבד and yet is קרבן פסח
  - b) תירוץ
    - i) The פסוק requires that the צלי be על ראשו ועל כרעיו ועל קרבו
- 9) מהרש"א of מהרש"
  - a) קשיא
    - i) Then how is it that the מרג derives from קרבן פסח that מולייתא is almin מותר לכתחלה מולייתא
  - b) תירוץ
    - i) once we know from the פסוק that based on כבולעו כך פולטו the filled קרבן is מותר לכתחלה despite the כבד that's included in "קרבו"
    - ii) it's מסתבר that altricludes no מותר לכתחלה based on כבולעו כך based on מותר לכתחלה פולטו
- 10) מהרש"א בא"ד ויש ללמוד היתר at בא"ד ויש ללמוד היתר בא"ד apparently מהרש"א here has in mind what בית יוסף says at טור יורה דעה סימן ע"ז ס"ק א' based on the רא"ש review the בית יוסף and נושאי כליו for further ביאור
  - a) if the בשר and the בשר הפנים of the טלה or the עוף were both נמלח the בשר is even without relying on כבולעו כך פולטו based on
    - i) "איידי דפלט [חיצון] דם דידי' פולט גם הנבלע בו מן הפנימי"



## :דף עד

## תד"ה שאני לב דשיע

[דף עד עמוד ב] בד"ה שאני לב דשיע נראה דכ"ש דמבחוץ הוא יותר שיע עכ"ל והיינו כפירש"י דשרי אפילו לקדירה דהרוטב מוציא ומוליך הדם לחוץ ולא בלע נמי מבחוץ דהא חזינן דיותר שיע מבחוץ אבל אי לא היה שיע מבחוץ ליכא לפרושי במסקנא נמי אלא בצלי וק"ל:

#### הקדמה (1

- a) We established in the prior מולייתא מולייתא may be צצלה even לכתחלה because the process causes בולע בפולטו כך פולטו or פולט מוף whatever בולע was from the בשר with which it was filled
- 2) ברייתא
  - a) הלב קרעו ומוציא את דמו
  - b) לא קרעו קורעו לאחר בישולו
- 3) גמרא
  - a) שאלה
    - i) Must it be that the ברייתא by "בישול" means צלי and it's because כבולעו כך פולטו that we're not בולע לב that we're not בולע לב the בולע that's inside it
  - b) תשובה
    - i) Not necessarily
      - (1) It's possible that "בישול" has its usual meaning of cooking in a קדירה so doesn't apply at all
      - (2) And the reason for the היתר is that the inside of the שיע smooth and isn't בולע at all
- 4) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) But why wouldn't the ברייתא be הושש that the רוטב in the קדירה carries the דם to the outside of the לב
    - ii) Must be that the ברייתא does deal with צלי and relies on כבולעו כך פולט
  - b) תירוץ
    - i) Not necessarily because we see that the outside of the לב is in fact even more שיע than the inside and it isn't בישול בקדירה when there is בישול בקדירה

## 'תד"ה אסמיק חליי

בד"ה אסמיק חלייה כו' ועוד התם משמע שהחלא מצמית ולא מפליט כו' עכ"ל ק"ק דאימא שאני היכא דאסמיק דמפליט טפי וכן יש לדקדק בפירושם לקמן דאסמיק היינו דאשתהי ודלא אסמיק דלא אשתהי אמאי לא פירשו כפשטא כפירש"י בדאסמיק דהיינו נצרר הדם מחמת מכה וגרסי' הוא וחלא אסור ובלא אסמיק גם החלא שרי כההיא דכל הבשר ויותר יש לדקדק בדברי הטור י"ד סי' ס"ז דבההיא דאסמיק חתכיה ומלחיה כו' דלעיל פי' כפירש"י דהיינו שנצרר הדם ע"י מכה והכא באסמיק הוא וחלא אסור פי' כדברי התוס' דאשתהי ודברי הרא"ש נכונים בזה שכתב כאן כדברי התוספות וכתב על זה ובהאי אומצא דאסמיק פליגי לעיל ואי חתכיה ומלחיה כו' ר"ל דהיינו נמי באשתהי ודו"ק:

- הקדמה (1
  - a) "אומצא" means raw בשר that isn't נמלח or נתבשל or נעלה or נעלה
- 2) גמרא
  - a) Part 1
    - i) אומצא דאסמיק וחתכי' ואחתי' אגומרא וצלאו רבינא אוסר ורב אחא מיקל
    - ii) The basis of this מהלוקת isn't relevant to this מהרש"א
  - b) Part 2
    - i) גרסא of "חלי" אסור" רש"י
    - ii) גרסא of תוספות "הוא וחלי' אסורין"
- 3) רש"י according to "לישנא אחרינא"
  - a) "אומצא דאסמיק" both in part 1 of the גמרא and in part 2 of the אומצא means אומצא that was made red by a מכה while the בהמה was still alive
  - b) Part 2 of the אמצא deals with אומצא of part 1 that after it was נצלה was placed in הלא –vinegar and teaches that even מיקל in part 1 holds that הלא namely the אומצא becomes אסור from the דם of the אומצא but the אומצא itself continues to be מותר בא מותר
- תוספות (4
  - a) First רש"י to רש"י
    - i) It's משמע from פרק כל הבשר that is מצמית and seals off דם in בשר שנצלה מד בשר
  - b) Second רש"י to דשיא
    - i) It's משמע from פרק כל פרק מלא becomes אסור אסור that if אסור אסור אסור becomes אסור אסור אסור well
- 5) מהרש"א
  - a) תוספות to the first תוספות of תירוץ
    - i) אומצא **that was פול**ט is פולט more דם than it can be מצמית
  - b) קשיא to the second תוספות of תוספות

- i) To answer the second תוספות it's not necessary for תוספות to rely on the new תוספות that we'll set out below
- ii) Instead it's enough for תוספות to say that the correct גרסא in the הוא is הוא is הוא וחלי' אסור
- 6) איטה -a שיטה in the גמרא that doesn't follow the רש"י of רש"י
  - a) part 2 of the מכת בהמה doesn't deal with raw בשר that was made red by מכת בהמה and was later נצלה
  - b) instead part 2 deals with raw unreddened meat that wasn't נצלה and was placed in while still raw
  - c) now
    - i) If אשתהי and the אומצא is removed from the חלא quickly before the איסמק is איסמק
      - (1) We know that the נצמת and remains in the אומצא
    - ii) If איסמק and the אימתה is איסמק
      - (1) We know that the דם is no longer צמית and assume that שם was נפלט into the מכל and was then אסור so that both became אסור
      - (2) and since both the בשר and הלי' are אסור we're גורס that גורס הוא וחלי

### 7) מהרש"א

- a) שאלה
  - i) For the איסמק of תוספות what is the meaning of איסמק in part 1 of the גמרא
- b) תשובה
  - i) שיטה of רא"ש
    - (1) part 1 of the גמרא also refers to אומצא that was איסמק by being משתהי בהלא משתהי בחלא and אומצא can again be made כשר כשר by being גומרא it and being צולה it on גומרא
- כ) שיטה of טור
  - i) Part 1 of the גמרא deals with אומצא that was previously מכת בהמה by מכת the same as in the שיטה of יש"י
- d) מהרש"א prefers the מהרש"א of א"ש

## דף עה.

# סוגיא דתנור גרוף חלא א' – תד"ה וגרפו ובא"ד וחום אבוקה

[דף עה עמוד א] בד"ה וגרפו ואפה כו' ותירץ ר"י שאני גחלים כו' אבל חום התנור שגרפו מחמת חום השלהבת כו' עכ"ל אבל רש"י פי' בפ' כל שעה אהא דאמר התם בשלה ע"ג גחלים ד"ה מותרת דכ"ש בתנור גרוף כו' ואפשר דהיינו למ"ד התם דאפי' בגחלים לוחשות ד"ה מותר דהוה כ"ש תנור גרוף והכא לא קמבעיא ליה בתנור גרוף אלא למ"ד התם בעוממות [דוקא] ד"ה שרי. ואין להקשות השתא דסברות הפוכות הוא דלענין ערלה גחלים עפרא נינהו ומותר ובתנור גרוף מבעיא ליה אי מקרי אש ולענין פסח אמרי' בהיפך דתנור גרוף ודאי לאו אש נינהו וגחלת מקרי אש לר' די"ל דהכא למ"ד התם בערלה דוקא בגחלים עוממות שרי והשתא ניחא לאוקמא הא דר' לענין פסח בגחלים לוחשות ועוד יבא בזה לקמן ודו"ק:

בא"ד וחום אבוקה אסור א"כ כשגרפו ואפה כו' עכ"ל ר"ל לפי הסברא שכתבו דחום התנור דהוי כו' מחום השלהבת וא"כ מה לי אבוקה כנגדו דהוי חום השלהבת ומה לי חום התנור דהוי נמי חום השלהבת ומה שהקשה מהרש"ל דמוקי ליה התם דוקא באבוקה כנגדו י"ל דהיינו אבוקה בלא תנור וה"ה תנור שגרפו דה"ל נמי חום שלהבת ואפשר דעדיף מה"ט אפי' מגחלים לוחשות דלא בא החום מן השלהבת וכמ"ש התוספות ודו"ק:

בא"ד ובירושלמי דייק כשהפסח נצלה כו' עכ"ל אין כאן מקומו אלא לקמן גבי פסח וק"ל:

- 1) דף כו: at
  - a) רבי says that הסור if it's נאפה in a תנור that's heated with קליפי ערלה
  - b) The פת is מותר if "בישלה על גבי גחלים" of קליפי ערלה
- 2) גמרא at .דף כז.
  - a) מחלוקת
    - i) One גחלים און says that the גחלים מחלים applies only to גחלים that burn weakly
    - ii) Another מאן דאמר says that the היתר applies even to גחלים לוחשות that burn strongly
  - b) קשיא
    - i) if the היתר applies also to גחלים לוחשות in what case is the פת אסור
  - c) תירוץ
    - i) The אסור is סנגד the end there's a burning אבוקה of קליפי ערלה that are בעין
- 3) גמרא here
  - i) איבעיא by רב חיננא בר אידי
    - (1) Would אוסר פת be אוסר that was תנור in a חנם by הום that remained in the מנור after קליפי ערלה burned there and were תנור from the
  - b) תשובה by רב אדא בר אהבה

i) מתיר would be בבי the פת

#### 4) תוספות

- a) קשיא by ריב"א to the ריב איבעיא of רב אידי
  - i) Presumably even the חום of גהלים עוממות is greater than the תנור גרוף of תנור גרוף
  - ii) And
    - (1) since כולי עלמא agree that הם is מותר if אפאו on ערלה of גחלים עוממות סל גחלים עוממות
    - (2) for רבי it ought to be a כל שכן that there is no איסור ערלה for איסור that's in the הום of תנור גרוף תנור גרוף הום הום ח
- b) תירוץ by ר"י
  - i) The amount of חום isn't relevant to the רב חיננא בר אידי of רב חיננא בר אידי
  - ii) נאפה with the הום of גחלים in a מותר is מותר because the הום isn't generated by an עפרא בעלמא that are עפרא בעלמא
  - iii) אסור that's הום שith the תנור גרוף תנור אסור (depending on how we're שוד that's איבעיא שלהבת אום was generated earlier שלהבת האבוקה that was an איסור בעין איסור בעין
- c) קשיא of ר"י as explained by מהרש"א at at בא"ד וחום האבוקה
  - i) We established earlier that פת that's נאפה by an אבוקה is אסור לכולי עלמא
  - ii) We just pointed out that חום תנור גרוף was also generated by the שלהבת of burning איסור בעין the same as the חום of an אבוקה
  - iii) So
    - (1) why does רב חיננא בר even consider that as is מותר if it's תנור וור הנור הנור מותר if it's מותר גרוף גרוף ארוף וור העור אידי
    - (2) and why does רב אדא בר decide that the מותר is מותר
- 5) מהרש"ל
  - a) קשיא to the תוספות of תוספות
    - i) The כנגדו and is present אסור says that אסור only if the כנגדו is במרא and is present when the is being נאפה
    - ii) while in a תנור גרוף there are no burning עצי איסור that are כנגד that are כנגד that are נאפה since by definition the גרוף was פת שמה נאפה נאפה נאפה
- 6) מהרש"א at בא"ד וחום האבוקה
  - a) תירוץ to the מהרש"ל
    - i) The rule that for אסור אסור אסור אבוקה must be כנגדו applies only where the no is being נאפה without a תנור
    - ii) see דף כו: at מהרש"א ד"ה אימור
- 7) דף כו: at רש"י

- a) Since כולי עלמא are מודה that is מותר if בישלה על גבי גחלים
- b) כל שכן that is מותר if it's נאפה with the חום of תנור גרוף
- 8) ד"ה וגרפו at מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) רש"י obviously doesn't agree with the רש"י
    - ii) How does רש"י explain the רב חיננא בר אידי
  - b) תירוץ
    - i) מאן applies his כל שכן only for the מאן דאמר who says that the מותר even if it was אותר אוו נאפה with גחלים לוחשות
    - ii) איבעיא asks his איבעיא for the מאן דאמר that רב חיננא וis מתיר is מתיר is מתיר is מתיר is מתיר is מתיר was איבעיא with גחלים עוממות

#### 9) ברייתא

- a) רבי says for קרבן פסח גחלים count as אש and תנור גרוף doesn't count as אש מחלים מהרש"א מהרש"א מהרש"א מהרש"א המשך מהרש"א המשך מהרש"א א
  - a) קשיא to the שיטה of ר"י
    - i) The סברות are הפוכות
      - (1) For ערלה
        - (a) מיבעי is מיבעי whether תנור מיבער counts as אידי while מיבעי don't count as איש אידי
      - (2) For קרבן פסח
        - (a) ברייתא teaches that תנור גרוף certainly doesn't count as אש while גחלים have a דין אש
  - b) תירוץ
    - i) ר"י can agree with רש"י that רב חיננא בר אידי says that רבי for קליפי ערלה holds it's only גחלים עוממות that don't count as while the קרבן פסח for לוחשות deals with גחלים לוחשות

# סוגיא דתנור גרוף חלק ב' – תד"ה הא לאו הכי גחלת לא איקרי אש

בד"ה הא לאו הכי כו' סתם גחלת דמשנה ודברייתא הוי לוחשות עכ"ל כתב מהרש"ל ותימה הלא לשם איכא מ"ד בשלה ע"ג גחלים בעוממות וא"ל דסוגיא כו' עכ"ל ע"ש באורך. ונראה דודאי כן דרמי ליה לרב חסדא אגחלים ס"ל כמ"ש התוס' דסתם גחלים דברייתא הוה לוחשות וס"ל כמ"ד התם דאפי' לוחשות מותר אלא דרב חיננא דקמבעיא ליה לעיל בתנור לא ס"ל הכי אלא דלא שרי התם אלא בעוממות ולשון תורה וברייתא שוה לרב חיננא וה"ל:

- 1) First הקדמה
  - a) ברייתא א'
    - i) צלי אש even without a special רבי even without a special ריבוי
- 2) Second הקדמה
  - a) ברייתא ב'
    - i) רבי holds that מכות מצורע for מכות as צלי אש based on a special ריבוי
- 3) Third הקדמה
  - a) 'דף כו: at ברייתא ג'
    - i) רבי says פת is מותר if "בישלה על גבי גחלים" of קליפי ערלה
  - b) גמרא at .דף כז.
    - i) מחלוקת
      - (1) One מאן דאמר says that the היתר החלים applies only to גחלים that are weak
      - (2) Another מאן דאמר says that the היתר applies even to גחלים לוחשות that are strong
- 4) Fourth הקדמה
  - a) In the prior דיבור we established that רב חיננא בר מאָד agrees with the מאָן דאמר at ... גחלים עוממות for גחלים applies only to גחלים עוממות גחלים או
- 5) גמרא
  - a) קשיא by ר' אחדוי בר אמי
    - i) Why is it that for מכות מצורע we need to rely on a special ריבוי that החלים count as שא but for שפח we don't need to rely on a special אש count as אש count as אש
- תוספות ד"ה הא לאו הכי
  - a) קשיא
    - i) Why doesn't the גמרא answer that
      - (1) The ברייתות and of ברייתות aren't שוה

- (2) The מכוה מכוה deals with גחלים מחלים and that's why a ריבוי is needed to teach that the גחלים count as אש
- (3) גחלים on פסח deals with גחלים לוחשות and that's why no ריבוי is needed
- 7) מהרש"ל as explained by מהרש"ל
  - a) קשיא
    - i) How can תוספות suggest that "גחלים" in ברייתות refer to גחלים when we've established that רב חיננא בר אידי says that ברייתא ג' refers to גחלים מוממות
    - ii) so it must that the ברייתות of פסוקים is the same as the ברייתות
- 8) מהרש"א
  - a) תירוץ to the מהרש"ל
    - ii) בר אמי בר אמי בר אחדוי בר can disagree with רב אידי and hold that the דב חיננא בר היננא בר לשון isn't the same as the ברייתות סל ברייתות הייתות ברייתות מו

## תד"ה נכווה בגחלת

בד"ה נכווה בגחלת כו' תימה מה בין גפסיס כו' לחרסו של תנור כו' עכ"ל וכן יש להקשות לקמן גבי פרים הנשרפים דממעטינן מאש בלאו יתורא גפסיס וסיד רותח ולעיל גבי תנור אצטריך יתורא דצלי אש למעט מיהו להאי תירוצא דאמרינן לעיל גלי רחמנא התם וילפינן מינה איכא למימר הכא במכוה אי לאו יתורא לרבות הוה ילפינן ליה מתנור דגבי פסח וכן ההיא דפרים הנשרפים ילפינן מפסח דלאו אש נינהו ומיהו ק"ק דאדרבה נילף פרים הנשרפים ממכוה דאש נינהו ודו"ה:

| לא מיקרי אש                  | תנור גרוף לגבי ערלה       |
|------------------------------|---------------------------|
| לא מיקרי אש מחמת מיעוט מיוחד | תנור גרוף לגבי פסח        |
| מיקרי אש מחמת ריבוי מיוחד    | סיד וגפסיס רותח לגבי מכוה |
| לא מיקרי אש                  | סיד וגפסיס רותח לגבי פרים |
|                              | הנשרפין                   |

#### גמרא (1

- a) קשיא
  - i) Why is it that no מיעוט is needed to teach that תנור גרוף for תנור doesn't count as איש
  - ii) But a special מיעוט is needed to teach that תנור גרוף for תכוח doesn't count as אש
- b) תירוץ
  - i) The מיעוט that teaches that תנור גרוף doesn't count as אש for מגלה also that ערלה doesn't count as אש for ערלה ערלה

#### תוספות (2

- a) קשיא
  - i) Why is it that a special מיעוט is needed to teach that תנור גרוף for הסם doesn't count as אש
  - ii) While a special ריבוי is needed to teach that סיד וגפסיס for מכוה do count as

### 3) מהרש"א

- a) קשיא
  - i) תוספות also should have asked that
    - (1) Why is it that a special מיעוט is needed to teach that תנור גרוף for תפסח doesn't count as איש
    - (2) While no special מיעוט is needed to teach that סיד וגפסיס למח't count as של for פרים הנשרפין
- b) תירוץ for the הירש"א of both תוספות and מהרש"א
  - i) Similarly to the גמרא of the גמרא

(1) The מיעוט that teaches that תנור תנור לפסה doesn't count as איש for מגלה also for both מגלה and פרים הנשרפין that הוגפסיס לon't count as איש unless there's a special ריבוי

## c) קשיא

- i) Once for מכוה we have a ריבוי that הוגפסיס רותה count as אש
- ii) Then for פרים הנשרפין
  - (1) why do we derive from פסה that סיד וגפסיס don't count as אש
  - (2) when we can derive from מכוה that סיד וגפסיס סיד וגפסיס do count as אש

# תד"ה הא לאו הכי גחלת לא איקרי אש

בד"ה הא לאו הכי כו' סתם גחלת דמשנה ודברייתא הוי לוחשות עכ"ל כתב מהרש"ל ותימה הלא לשם איכא מ"ד בשלה ע"ג גחלים בעוממות וא"ל דסוגיא כו' עכ"ל ע"ש באורך. ונראה דודאי כן דרמי ליה לרב חסדא אגחלים ס"ל כמ"ש התוס' דסתם גחלים דברייתא הוה לוחשות וס"ל כמ"ד התם דאפי' לוחשות מותר אלא דרב חיננא דקמבעיא ליה לעיל בתנור לא ס"ל הכי אלא דלא שרי התם אלא בעוממות ולשון תורה וברייתא שוה לרב חיננא וק"ל:

עיין בסוגיא דתנור גרוף חלק ב'

# רש"י ד"ה קא משמע לן ותוספות ד"ה באש תשרף

בפירש"י בד"ה קמ"ל ג"ש דשריפה כו' אהני דרב נחמן לאפוקי זמורות ורותחין עכ"ל כפירושו הכא כן פי' רש"י בפרק ד' מיתות וז"ל קמ"ל ג"ש דמקריא נמי שריפה והשתא דמקרי שריפה ברור אותה לו כו' מדרב נחמן עכ"ל ר"ל דאי לאו דרב נחמן לא הוה ממעטין זמורות מג"ש אלא דמג"ש הוה ילפינן דשריפת נשמה וגוף קיים נמי מקרי שריפה וה"ה שריפת הגוף ממש דמקרי שריפה ואתא דר"נ למעט שריפה ממש בזמורות דלא הוה יפה כ"כ כמו שריפת אבר ומה שהקשה מהרש"ל לפירש"י א"כ לעיל דפריך וכ"ש אש עצמה כו' מאי משני ג"ש שמא אף בחבילי זמורות נוכל לשרוף כו' עכ"ל י"ל דהמתרץ הוה ס"ד דידע המקשה ההוא דברור מיתה יפה ולא פריך ליה ונקיף חבילי זמורות כו' אלא משום דשריפת נשמה וגוף קיים לאו שריפה מקרי ומשני ליה ג"ש דמקרי נמי שריפה וה"מ למפרך אכתי וניעבד נמי בחבילי זמורות אלא דניחא ליה למפרך מיניה וביה וניעבד נמי חמי אור כו' כך נ"ל ליישב פירש"י הכא ובפ' ד' מיתות ודו"ק:

תוספות בד"ה באש תשרף כו' דתשרף רבויא דה"מ למכתב באש תמות עכ"ל היינו לפי מאי דס"ד השתא אבל למאי דמסיק משום דכתיב תשרף לבסוף אפשר לומר דלאו ריבויא הוא וה"ל:

- 1) גמרא as understood by רש"י
  - a) a שריפה is used for שריפה for a בת כהן
  - b) First קשיא
    - i) why don't we use חבילי זמורות that are actual אש
  - c) קשיא to the first קשיא as explained by רש"י
    - i) By אוירה שוה גזירה we derive that שריפת נשמה שריפת שריפת for example eתילה של אבר also counts as שריפה
  - d) Second קשיא
    - i) Why not use רותחין where there is also שריפת נשמה והגוף קיים
  - e) רב נחמן of רב נחמן
    - i) "ואהבת לרעך כמוך" teaches that ברור לו מיתה יפה
- 2) מהרש"ל
  - a) רש"י to רש"י
    - i) When the גמרא set out its תירוץ to the first גמרא didn't yet realize the מרא למרא הירוץ סל נחמן מרא רב נחמן א
    - ii) So

      - (2) we still don't know why we don't use אש with חבילי זמורות
- 3) מהרש"א

- a) תירוץ to the מהרש"ל
  - i) the תרצן mistakenly assumed that the מקשן knew the תרצן of ברור that ברור לו מיתה יפה

#### b) קשיא

- i) From the fact that the מקשן asked in his first קשיא that why don't we use חבילי
- ii) Why wasn't it clear to the תרצן that the מקשן wasn't aware of the רב נחמן of that מיתה יפה that מיתה יפה ברור לו

#### c) תירוץ

i) The מקשן thought that the מקשן was aware of ברור לו מיתה but that the דין but that the ברור לו מיתה מיתה שריפת הגוף שריםת הגוף ש

## d) קשיא

- i) But the fact is that the מקשן didn't know the דב נחמן of רב נחמן
- ii) Why didn't he respond to the תרצן that the תירוץ to the first קשיא doesn't answer why הבילי isn't used in place of פתילה של אבר

#### e) תירוץ

i) The מקשן preferred to ask a קשיא that more directly attacks the essence of the איים: if שריפת נשמה וגוף קיים is valid why isn't רותחין used since also with שריפת נשמה וגוף קיים there is שריפת נשמה וגוף קיים

## דף עה:

## רש"י ד"ה אמר אביי

[דף עה עמוד ב] בפרש"י בד"ה אמר אביי כו' רצה שלהבת בלא גחלים כו' ת"ל גחלי אש למעוטי שלהבת גרידתא עכ"ל ק"ק דאימא אביי נמי ה"ק רצה שלהבת בגחלים שהוצת אור ברובו ולא תקשי ליה הא דפריך ליה רבא וי"ל דא"כ לא הוה אצטריך ליה להגיה רצה גחלת יביא אלא כדקתני בברייתא יכול שלהבת דהיינו שלהבת בגחלים וכדאוקמא רבא ודו"ק:

- ברייתא (1
  - a) "ולקח הכהן מלא המחתה גחלי אש מעל המזבח"
    - i) רישא
      - יכול עוממות דקלישי תלמוד לומר אש דמביא דיקא לוחשות דאלימי (1)
    - ii) סיפא
      - אי אש יכול שלהבת תלמוד לומר גחלי (1)
- 2) גמרא
  - a) אביי by אביי of the ברייתא of the ברייתא
    - i) be מגיה the סיפא to say
      - (1) if the פסוק had said only "אש" we'd have said that
        - (a) the כהן can take either a שלהבת to which the expression "מלא המחתה" doesn't fit
        - (b) and the פסוק says "מלא המחתה" only to teach that the כהן can decide instead to take גחלים לוחשות
      - (2) That's why the פסוק needs to say "גחלים" to teach that the החלים must use גחלים לוחשות
  - b) אביי to רבא to אביי
    - i) Even if the פסוק had said only "אש" we'd have realized that it's not right to offer a אשר since "השתא לפני מלך בשר ודם"
  - c) רבא of רבא
    - i) the סיפא in the סיפא means that if the פסוק had said only "אש" we'd have said that the אש" takes מלא המחתה" fits
    - ii) That's why the פסוק needs to teach that the כהן needs to use גהלים לוחשות
- מהרש"א (3
  - a) קשיא
    - i) Maybe when אביי says "אי אש יכול שלהבת" he means somewhat similar to רבא that the במו can bring a שלהבת in the sense of גחלים שהוצת אור ברובו

- ii) And this would answer the רבא of רבא
- b) תירוץ
  - i) If this is what אביי means there'd be no need for him to say that the כהן can also choose to bring גחלים אהוצת since the words "מלא המחתה" also fit with גחלים שהוצת אור ברובן

## דף עו.

## תד"ה בשלמא

[דף עו עמוד א] תוס' בד"ה בשלמא כו' וא"ת למ"ד עילאה גבר למה הפסח אינו נאסר מחמת השפוד כו' עכ"ל הך קושיא היא אף לדברי המתרץ דהפסח מרתח ליה לשפוד שבפנים והדר השפוד ומרתח ליה לפסח וא"כ הוא למה נקטו בדבריהם למ"ד עילאה גבר כיון דהשפוד הוא תוך בשר הפסח באמצעו ויש בשר הפסח למטה ולמעלה משפוד למ"ד נמי דתתאי גבר למה הפסח אינו נאסר מחמת השפוד ויש ליישב וק"ל:

- הקדמה (1
  - a) If one item is חם and the other is צונן
    - i) בר says עילאה גבר and שמואל says תתאה גבר
  - b) If two items are both הם they're מחמם each other
- 2) משנה
  - a) נטף מרוטבו על החרס שהוא תתאה וחזר אליו יטול את מקומו
- גמרא (3
  - a) קשיא
    - i) We understand the משנה for בד because "הדר הודרניא"
      - (1) meaning
        - (a) the חרס החמם the הרס that's צונן and the הרס is in turn מרתח (further מחמם) the רוטב רוטב
        - (b) and when the רוטב afterwards returns to the קרבן פסח it turns out that the אחמת in part from the חרס and counts as צלי מחמת דבר אחר אחר
    - ii) But for שמואל who says קשיא this is a קשיא
  - b) תירוץ
    - i) The משנה deals with a הדר הודרניא also says that שמואל also says that
    - ii) It follows that the הרס חם is further רוטב and when the רוטב afterwards returns to the קרבן פסח it turns out that the קרבן פסח in part from the מלי מחמת בר אחר and counts as צלי מחמת דבר אחר צלי מחמת דבר אחר אחר
- 4) ד"ה בשלמא at מהרש"א as explained by ד"ה בשלמא at מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) Why does the גמרא in its שמואל to שמואל assume that there's no רב to דעיא
    - ii) When we have this קשיא for רב who says עילאה גבר and אדר הודרניא
      - (1) the שפוד on which the קרבן פסח is נצלה is נתחמם from the part of the קרבן קרבן that's עילאה weit to the שפוד and the שפוד in turn is further מחמם the קרבן פסח

(2) so we ought to say יטול את מקומו

## 5) מהרש"א

- a) Note that for the תירוץ of the גמרא also says שמואל also says קשיא הדר הודרניא of applies also to שמואל שמואל
  - i) the שפוד on which the קרבן פסח is נצלה נתחמם from the part of the קרבן קרבן פסח that's תתאה to the שפוד and the שפוד in turn is further תתאה קרבן פסח קרבן פסח או מחמם יום יום שפוד או המשם או מחמם שפוד שפוד שפוד או מחמם המחמם או מחמם המחמם שפוד שפוד או מחמם המחמם המחמם המחמם או מחמם המחמם המחמם
  - ii) so we ought to say יטול את מקומו

## תד"ה אלא למאן דאמר

בד"ה אלא למ"ד כו' משום דקשיא ליה כיון דאוקורי מיקר מה איסורא יש ברוטב כו' עכ"ל ואף לפי מה שכתבו התוספות לעיל גבי חרס צוננת דכולו עלמא מודו דתתאה החרס בלע כדי קליפה ואח"כ מבשל בפסח כדי קליפה הכא ברוטב שהוא דבר לח לא שייך ביה כדי קליפה כמו בחלב לקמן כמ"ש התוס' לשיטת ר"ת וק"ל:

בא"ד לפי זה לא הוה צריך כו' כיון דאית ביה איסור נא כו' עכ"ל ק"ק ומאי קושיא דהא ע"כ אצטריך לאסוקי משום צלי מחמת ד"א דאל"כ למה נאסור הסולת משום נא יאפה אותו ויצלה נמי הרוטב כמ"ש התוס' בעצמם לעיל בסמוך ודו"ק:

- 1) First הקדמה
  - a) If one item is חם and the other is צונן
    - i) בר says עילאה גבר and שמואל says תתאה גבר
  - b) If two items are both הם they're מחמם each other
- 2) Second הקדמה
  - a) ד"ה תנן at ד"ה תנן
    - i) Although שמואל says that תתאה גבר
    - ii) still in a case of חם לתוך צונן
      - (1) the צונן is נתחמם from the עילאה עד כדי קליפה
      - (2) and the הם עילאה is in turn further בדי קליפה from the תתאה from the
- משנה (3
  - a) נטף מרוטבו של קרבן פסח על הסולת יקמוץ את מקומו
- 4) גמרא according to the גרסא of רבינו חננאל
  - a) We understand the משנה for בה because the רוטב that's עילאה is מחמם the סולת and the סולת in turn is further מחמם in which it's מעורב so that the מעורב so that the צלי מחמת דבר אחר
  - b) But for שמואל who says תתאה גבר we have this קשיא
    - i) The סולת is רוטב the רוטב and instead of את מקומן the דין should be that "תיסגי ביטול את "תיסגי ביטול את מקומו"
- תוספות (5
  - a) רבינו תם
    - ו"י isn't גורס גור את מקומו" because תיסגי היטול says that since הע"י says that since יטול את מקומו there's no need even for יטול את מקומו
    - ii) And in fact it's a גורס אישיא why גורס is רבינו ithese words
- 6) ד"ה אלא at מהרש"ל
  - a) קשיא

i) We've established in the הקדמה that שמואל holds that where the צונן still the מתאה is מחמם the מחמם the תתאה in turn to be further מחמם the עילאה בכדי קליפה

### מהרש"א (7

- a) תירוץ to the מהרש"ל
  - i) This rule of שמואל doesn't apply where the ליה is שיל for example where the עילאה and there is no concept of כדי קליפה כדי קליפה
- 8) ד"ה אלא at תוספות of תוספות
  - a) רבינו חננאל of רבינו תם to the גרסא of רבינו
    - i) שמואל holds that יטול את מקומו
      - (1) not because the מעורב that's מעורב into the סולת was נתחמם further from the מלי and counts as צלי מחמת דבר אחר
      - (2) but because for a reason not relevant here it must be that the רוטב in this case wasn't נצלה כל צרכו and counts as אברנים similar to אברנים see אברנים
  - b) קשיא
    - i) Instead of being אוסר the סולת why aren't we סולת the סולת with the רוטב so that the אברנים becomes נצלה כל צרכו and no longer counts as
  - c) תירוץ
    - i) This can't be done because then the צלי מחמת דבר אחר would count as צלי מחמת דבר אחר since in the טולת it will also be נתחמם by the חום of the סולת
  - d) קשיא
    - i) We established earlier that the גמרא explains for אסול that in the משנה the סולת becomes אסור because it's מעורב with רוטב that's אסור because it's צלי מחמת צלי אסור
    - ii) Why does the משנה need to rely on this איסור if there is already the איסור of אברנים
- 9) מהרש"א
  - a) תוספות to the קשיא of תוספות
    - i) We've established that
      - (1) in the end we need to rely on the איסור of צלי מחמת דבר אחר
      - (2) Because otherwise it would be possible to be אופה the סולת with the רוטב until the אברנים in the גצלה כל צרכו and is no longer אברנים

## דף עו:

## ד"ה מאי לאו

[דף עו עמוד ב] בד"ה מאי לאו כו' לפי מה שפירש בקונטרס דלוי לא שרי אלא בדיעבד קשיא מה פריך כו' עכ"ל היינו ממה שדקדק לפרש גבי עבד עובדא שנצלה בתנור ובא מעשה לפניו והתיר עכ"ל דמשמע בדיעבד דוקא עבד עובדא ולדברי התוס' דשרי לוי אפילו לכתחלה הא דקאמר לקמן ללוי ודאי תנאי היא וסבר כר"י דמתיר ודיעבד קתני במתני' איכא למימר דר"י מתיר אפי' לכתחלה ולא תני לישנא דדיעבד אלא משום רבותא דר"מ ור' יוסי דאוסרין אפי' בדיעבד ובפלוגתא דרב ולוי נמי דנקט לשון דיעבד היינו נמי משום רבותא דרב ודו"ק:

- גמרא (1
  - a) If בשר שחוטה was נצלה with בשר נבילה
    - i) אוי says the מותר בשר שהוטה because לוי מילתא מילתא מילתא היא
    - ii) בא says the בשר שחוטה is אסור because רב ריחא מילתא מילתא
  - b) עביד לוי עובדא בי ריש גלותא
- 2) רש"י
  - a) The אובדא of לוי involved a case of דיעבד because מתיר is מתיר only דיעבד
- 3) ברייתא
  - a) ריחא לאו and יוסי hold ריחא מילתא היא while ריחא ריחא בי says ר' יוסי אור מאיר
  - b) The ברייתא uses a דיעבד for the שיטה of דיעבד for the ר' יהודה
- 4) גמרא
  - a) כתנאי
    - i) לוי can't agree with ר' יוסי and ר' יוסי and must follow ר' יהודה
- תוספות (5
  - a) רש"י to קשיא
    - i) Maybe ר' יוסי and ר' יוסי were לכתחלה and would agree with לוי that in a case of ריחא לאו מילתא היא that in a case of ריחא לאו מילתא היא
  - b) תירוץ
    - i) Must be contrary to לכתחלה that לאו מילתא היא says איז מילתא לאו even לכתחלה
- 6) מהרש"א
  - a) קשיא to תוספות
    - i) Then why does the גמרא say that לוי agrees with ר' יהודה
      - (1) when ר' יהודה uses a דיעבד in the ברייתא to say ר' יהודה
      - (2) while לנתחלה according to תוספות says או מילתא even לכתחלה

## b) תירוץ

- i) מתיר holds that הודה is מתיר even לכתחלה
- ii) The דיעבד uses a דיעבד for ר' יהודה only to teach that ר' מאיר and ר' יוסי hold that דיעבד even דיעבד

## c) Note that

- i) מחלך anyway needs to use the same מהלך to explain why the מהרא uses a לשון of דיעבד to set out the לייטה of איטה with מחלוקת with בר
- ii) Namely to teach the דיעבד holds that היא מילתא מילתא even דיעבד

## גמרא אלא אי אמרת

גמרא אא"א מפני תערובת טעמים מ"ל גדי וטלה כו' יש לדקדק דאימא דה"ק דאפי' גדי וטלה דלית ביה תערובת גופין דלא מיחלף אפילו הכי אין צולין משום תערובת טעמים וי"ל דפסיקא ליה לתלמוד' דאית ביה תערובת גופין אפי' בגדי וטלה דמיחלף וק"ל:

- הקדמה (1
  - a) לוי holds that ריחא לאו מילתא מילתא
- ברייתא (2
  - a) אין צולין שני פסחים כאחד מפני תערובת ואפילו גדי וטלה
- גמרא (3
  - a) קשיא
    - i) Presumably the ברייתא holds that היא מילתא היא so if שני פסחים are נצלה כאחד there'd be a תערובת טעמים that would result in נאכל שלא למנויו
    - ii) this is a קשיא for לוי who says that ריחא לאו מילתא היא
  - b) תירוץ
    - i) the ריהא היא מילתא מילתא היא and isn't חייש for תערובת instead it's הייש that there might be תערובת מעלים might not remember which קרבן קרבן brought
    - ii) Here's proof
      - (1) The טלה says it applies אפילו where one טלה is a קרבן and the other is a גדי
      - (2) We understand the אפילו אפילו if there's a תערובת גופין because then the ברייתא teaches that we have this שש even where one טלה is a גוף and the other גדי is a גדי
      - (3) But if the ששים is תערובת טעמים it's irrelevant that one is a טלה and the other is a ידי
- 4) מהרש"א at ד"ה אלא אי אמרת
  - a) קשיא
    - i) maybe
      - (1) in fact the איסור in the ברייתא is based on תערובת טעמים because the ברייתא holds that איז מילתא היא
      - (2) the ברייתא also holds that there can be no תערובת גופין where one קרבן is a and the other is a גדי
    - ii) and the ברייתא teaches that because of the שש of תערובת טעמים it's אסור to be מערובת טעמים and the אסור and a אסור where there's no עערובת גופין העערובת גופין
  - b) תירוץ

| i) | The גמרא accepts as a fact that there can be תערובת גופין even for גדי and גדי |
|----|--------------------------------------------------------------------------------|
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |
|    |                                                                                |

# תד"ה אסרה רבא מפרזיקא

תוס' בד"ה אסרה רבא כו' אפילו פלדונ"ש שיש להרחיק אין נראה לר"י שיהא אסור כו' עכ"ל נראה דר"ל ואפי' פלדונ"ש שהוא של חלב עם פשטיד"א של בשר אף שיש להרחיק מן העבירה ושלא יזוב מזה תחת זה מ"מ אין נראה לר"י שיהא אסור משום ריחא כיון שיש אויר כו' אבל לשון פסקי תוספות ואף פלאד"ן שיש להרחיק מן הלחם כו' אינו מיושב בעיני דמאי לשון אפילו ודו"ק:

- 1) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - a) הייס is פוסק that ריחא מילתא עet in large מותר it's מותר to bake מותר and meat מותר מיטיד"א at the same time
- 2) מהרש"א of תוספות according the גרסא of מהרש"א
  - a) It's מותר even to bake dairy פלדונ"ש with meat פשטיד"א in large תנורים despite the extra care that needs to be taken for הרחקת עבירה by seeing to it that liquids don't flow from dairy to meat and from meat to dairy
- 3) המשך of תוספות according the גרסא of תוספות פסקי תוספות
  - a) It's מותר even to bake dairy פלדונ"ש with הוח in large תנורים
- 4) מהרש"א
  - a) קשיא for the גרסא of תוספות
  - b) why is it more of a רבותא that in large מותר it's מותר to bake לחם with than it is that in large מותר to bake לחם with מותר לחם with מותר לחם with מותר לחם אווע שטיד"א

## דף עז.

# תד"ה סלקא דעתך אמינא ובא"ד והכי נמי

[דף עז עמוד א] בד"ה סד"א הא כו' ואף על גב דבפרשת פינחס כתיב נמי ר"ח ה"א כו' לא קאי אר"ח כו' עכ"ל מיהו קשה דנהי דמועדיכם לא קאי אר"ח נילף שעירי ר"ח ממוספי רגלים דבאין נמי לכפר וע"ק דד"ת מדברי קבלה לא ילפינן בעלמא והכא ילפינן ליה ר"ח דדוחה שבת מדברי קבלה דכתיב קרא עלי מועד ונראה לפרש דה"ק דה"א דלא הוה קאי מועדיכם אר"ח משום דאינו זמן ומועד קבוע דאיכא ר"ח דנקבע ביום שלשים ויש דלא נקבע עד ל"א יום ומה"ט לא הוה ילפינן ליה שעירי ר"ח ממוספי רגלים דמה לרגלים שכן קבוע להן זמן ולהכי מייתי מדברי קבלה לגילוי מלתא בעלמא דקביעות החדש ביום ל"א מקרי זמן ומועד קבוע כדכתיב קרא עלי מועד ושפיר הוה בכלל מועדיכם וה"ה דשפיר ילפינן ליה משעירי רגלים ותו לא מידי ודו"ק:

בא"ד דה"נ לא קאי אשבת ותמיד ומצרכי להו קרא כו' עכ"ל לשון אשבת הוא מגומגם דמוספי שבת ודאי לא אצטריך קרא דבמועדו בסמוך דבהדיא מפורש בתורה להקריב מוספי שבת בשבת ואפילו תמיד של שבת מדכתיב עולת שבת בשבתו כדאמרינן בר"פ אלו דברים ולא אצטריך במועדו גבי תמיד אלא משום טומאה ונראה להגיה אפסח במקום אשבת ור"ל משום דפסח נמי כתיב בפרשת אמור דכתיב בחודש הראשון בי"ד לחודש בין הערבים פסח לה' וכן בפ' פינחס ואפ"ה מצריך בסמוך קרא דבמועדו והיינו משום דמועדי ה' ומועדיכם לא הוה נמי קאי אפסח דלא קאי אלא ארגל גופיה דקבוע זמן ומועד אבל פסח ה"א דלא מקרי קבוע זמן ומועד כיוו דטמאים עבדי פסח שני ולכד אצטריד במועדו:

ודע כל מוספי דפסח וסוכות לא אצטריך קרא דבמועדיכם דמקרא גופיה ילפינן ליה דכתיב בפ' אמור גבי פסח והקרבתם אשה עולה לה' שבעת ימים ובסוכות כתיב שבעת ימים תקריבו אשה לה' ובפ' פינחס כתיב גבי פסח כאלה תעשו שבעת ימים וגו' וכיון דאין שבעה בלא שבת ע"כ מוספי פסח וסוכות דוחין שבת ולא אצטריך הכא במועדיכם אלא משום מוסף שבועות ויה"כ ור"ח וכן נראה מפרש"י בר"פ אלו דברים ע"ש ודו"ק:

- משנה (1
  - a) שעירי ראשי are באין בטומאה
- 2) ביאור גמרא of the משנה
  - a) קרבנות ציבור generally are באין בטומאה because the word "במועדיכם" teaches אפילו בטומאה בשבת אפילו בטומאה
  - b) Still I might have thought that שעירי ראשי aren't באין בטומאה because "מעירי doesn't appear for שעירי ראשי שעירי
  - c) That's why the משנה needs to teach that they're באין בטומאה because "קרא אלי מועד" in איכה refers to שיבור חדש with the word "מועד"
- תוספות (3
  - a) קשיא

- i) פרשת פנחס sets out שבת for שבת then for מעירי הדשים then for שעירי ראשי and then for שעירי מוספי רגלים and in the end says "אלה תעשו לד' במועדיכם"
- ii) So why do does the גמרא say there is no במועדיכם for שעירי ראשי הדשים
- b) תירוץ
  - i) פרשה at the end of the פרשה refers back only to מוספי רגלים and not to מוספי רגלים mentioned before מוספי רגלים
  - ii) Here's proof
    - (1) מבת and תמיד are also mentioned in the פרשה that ends with במועדיכם
    - (2) Yet a ברייתא says that for שבת and תמיד we derive that במועדו אפילו בשבת and במועדו אפילו בטומאה from a special במועדו that is said for each and not from במועדיכם
- 4) א"מהרש"א at ד"ה סלקא דעתך אמינא
  - a) first קשיא
    - i) Why not derive the rule for שעירי ראש from מוספי רגלים since both are brought for כפרה
    - ii) Second קשיא
      - דברי תורה מדברי קבלה לא ילפינן (1)
      - (2) So how do we derive the rule for שעירי ראש from "קרא אלי מועד" in איכה
  - b) תוספות that's different from the תוספות of חוספות
    - i) Were it not for the איכה in איכה in איכה
      - (a) we'd have said that במועדיכם doesn't apply to שעירי ראש not for the reason proposed by not because מוספי רגלים have a fixed "מועד" while שעירי ראש חדש don't have as fixed a מועד because יום ל"א can fall on יום ל" when there's no עיבור חודש and on עיבור חודש when there is עיבור חודש
      - (b) and it's for the same reason that the דין for שעירי ראש הדש can't be derived from מוספי רגלים
    - ii) The משנה teaches that the פסוק in איכה proves by way of גילוי מילתא rather than teaching דברי הורה וs also considered מועד so that we can derive the rule for שעירי ראשי both from במועדיכם directly as well as indirectly through שעירי רגלים
- הקדמה (5
  - a) We established that תוספות says that for שבת and תמיד we rely the word במועדו that appears for each to teach that במועדו ואפילו בטומאה and במועדו ואפילו בטומאה במועדו ואפילו ביטומאה
- 6) בא"ד והכי נמי at בא"ד והכי
  - a) שאלה

- i) What does תוספות mean that for "שבת" we rely on במועדו to teach אפילו בשבת
  - (1) It can't be that תוספות refers to מוספי שבת because the תורה directs that שבת are to be brought on שבת
  - (2) It can't be that תוספות refers to קרבן תמיד because we know that קרב is מתמיד on מועדו directly from "עולת שבת בשבתו" and in fact the מועדו is used only to teach that קרב בטומאה is תמיד העוב העובה וויעולה אונה מועדו
- b) תירוץ
  - i) The words in תוספות need to be מוגה to read פסח ותמיד in place of שבת ותמיד
- c) שאלה
  - i) Why for קרבן פסח 't we rely on אלה מועדי in פרשת אמור and on במועדיכם in to teach that קרבן פסח is brought אפילו בשבת
- d) תשובה
  - i) These words refer to מוספין that have a fixed מועד and מועד
  - ii) קרבן פסח isn't as fixed because טמאים bring שני on a later date

# תד"ה שכן יש

ד"ה שכן יש כו' מדכתיב תמיד ילפינן ליה דמשמע אפילו בשבת ובת"כ כו' עכ"ל צ"ע דהא ודאי בלחם הפנים לא אצטריך קרא דעיקר מערכת לחם הפנים מפורש דבשבת הוא זכתיב ביום השבת יערכנו ועוד מה דחיית שבת איכא בהערכתן ואפשר שעל הקטרת בזיכין קאמר דדוחה שבת דאינו מפורש שיהיה בשבת ואפשר שיהיה בע"ש כמו אפיית הלחם וא"כ הוא מאי משמע ממלת תמיד שיהיה בכל שבת ואימא שיהיה תמיד בע"ש ולא זמיא לתמיד דכתיב גבי תמיד דדריש מיניה בת"כ דדחי שבת דהכי משמע מתמיד טפי בין בשבת אבל גבי בזיכי לחם הפנים דלא הוי רק בא' מימי השבוע מאי משמע מתמיד טפי בשבת משאר הימים אי לאו דהערכה שמפורש שהיה בשבת ואין להקשות דנילף כולה מלחם הפנים דהיינו מבזיכין דדחי שבת די"ל כדפרכינן בשמעתין דבזיכין באין להתיר לחם הפנים לכהנים ודו"ק:

בא"ד ואור"י דשמא יש שום פירכא דאל"ה כו' עכ"ל ותלמודא לא חש לאסוקי הנך שום פירכא דאחדא מתרתי פרכינן פירכא כל דהו דמצינן לאשכוחי בקל פירכא כל דהו משא"כ בשמעתין בחדא מחדא הוצרך לאסוקי הפירכא דבעי פירכא גמורה וק"ל:

## תד"ה ר' אליעזר אומר הציץ מרצה

ד"ה ר"א אומר כו' ר' אליעזר גרסי' ולא ר' אלעזר דלקמן פריך כו' עכ"ל ר"ל רבי אליעזר גרסינן ביו"ד שהוא ר' אליעזר בן הורקנוס בר פלוגתיה דר' יהושע בכ"מ ול"ג ר' אלעזר בהך ברייתא דהכא שהוא ר"א בן שמוע דהא מדפריך לקמן וליטעמיך כו' מוכח דר"א דהכא הוא ר"א דברייתא דלקמן שהוא ודאי ר' אליעזר בן הורקנוס דפליג עם ר' יהושע בר פלוגתיה בכ"מ וה"ל:

#### הקדמה (1

- a) In later סוגיא the סוגיא deals in detail with the עניינים of "ציץ מרצה על אכילות" and "יש דם אף על פי שאין בשר"
- b) but for this מהרש"א it's relevant only to note that if יש דם אף על פי שאין בשר it's not significant whether על אכילות מרצה על אכילות
- 2) גמרא here at דף עז.
  - a) ר' אליעזר holds that ציץ is מרצה על אכילות
- 3) גמרא at .דף עח.
  - a) ר' אליעזר disagrees with ר' יהושע and holds that יש דם אף על פי שאין בשר
  - b) קשיא
    - i) Then why is it relevant for ר' אליעזר to say at דף עז. that ציץ is מרצה על אכילות
- 4) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - a) The "ר' אליעזר" to whom the גמרא דף עה. דף עה. דף כמח't be ממוע ר' אלעזר בן אלעזר בו ממוע ר' אליעזר בן הורקנוס ' ר' אלעזר בן שמוע ר' אלעזר בן שמוע ר' אליעזר בן הורקנוס ' ר' אלעזר בן שמוע ר' אלעזר בן שמוע ר' אליעזר בן אלעזר בן אלעזר בן אליעזר בן איני בן איני בן אליעזר בן איני בן
  - b) And since the אמרא גלרere by its קשיא implies that ר' אליעזר in our דף עז. אז דף עז. זי in our דף אליעזר at יו is the same as ר' there it follows that our ר' also deals with דף אליעזר בן הורקנוס ר' אלעזר בן הורקנוס ר' אלעזר בן הורקנוס

# תד"ה נימא מתניתין דלא כר' יהושע

בד"ה נימא מתני' כו' דאפי' ס"ל נמי יש דם כו' לא אתיא מתני' כוותיה משום שתי הלחם עכ"ל דמעומר ניחא דציץ מרצה על הקומץ שהוא במקום דם וה"ל יש דם וכפירש"י בשמעתין ויש לדקדק כיון דציץ מרצה על הדם לכ"ע א"כ היאך מצינו אם אין דם אין בשר הא הציץ מרצה על הדם לכ"ע וה"ל יש דם וי"ל דלא מצינן לאשכוחי בנטמא אלא בנשפך הדם וכה"ג כתבו התוס' לקמן אם הציץ מרצה על העולין לא מצינן לאשכוחי בעולה אם אין בשר אין דם בנטמא אלא באבוד ושרוף ודוחק דא"כ ה"ל לתוספות למסמך דבריהם אהכא ודו"ק:

בד"ה נימא דלא כר"י כו' והא ע"כ כר' יהושע אתיא כו' וי"ל דה"ק כו' והא ע"כ סיפא כו' עכ"ל וק"ק דבלאו ר' יהושע תקשי ליה מסיפא לרישא למאי דסברוה דטומאה דחויה היא בציבור כו' מיהו למאי דמתרץ ומסיק דל"ק כאן ביחיד כאן בציבור ודאי דמתרצא נמי דלא תקשי מרישא לסיפא דרישא איירי בציבור וסיפא ביחיד ודו"ק:

#### הקדמה (1

- a) At this point in the גמרא assumes that ר' יהושע holds each of the following שיטות
  - i) מרצה is מרצה only on מתירין that count as "מתירין"
  - ii) ציץ isn't "מרצה על אכילות" for example on בשר קרבן שנטמא or on שיירי מנחה מירי מנחה שנטמאו
  - iii) "דם אין בשר אין אין מרצה is מרצה only for בשר that's קיים and is either
    - טהור (1)
    - (2) or for which the מרצה מרצה for a מאן דאמר who says that מרצה on אכילות
  - iv) "בעינן אין דם אין מחd "בעינן תרתי" if the דם isn't נאכל נזרק isn't בשר isn't בשר isn't נאכל even if it's טהור
  - v) הודחה בציבור and isn't הותרה with the result that קרבן ציבור שנטמא with the result that הרבון ציץ needs ריצוי ביץ

#### 2) משנה

- a) רישא
  - ו) שעירי ראשי ציבור ושעירי שלמי איברים באים בטומאה העומר ושתי הלחם ולחם הפנים וזבחי שלמי ציבור ושעירי ראשי
    הדשים וכו'
- גמרא (3
  - a) שאלה
    - i) Since the משנה deals with בשר שנטמא and still says that the באין are באין and the בזרק is נזרק א
    - ii) Must it be that the משנה disagrees with ר' יהושע who says that
      - (1) "אין בשר" so אין ציץ מרצה על אכילות" (1

- (2) And אם אין בשר אין דם
- 4) תוספות at ד"ה נימא מתניתין
  - a) קשיא
    - i) שתי הלחם is only an "אכילה" since no part of שתי is a "מתיר" that goes to the מזבח
    - ii) Now
      - (1) Since the משנה holds that ציץ is מרצה on שתי and שתי holds that ר' יהושע holds that אין ציץ מרצה על אכילות
      - (2) It follows that the משנה couldn't agree with שתי הלחם on שתי even if '' שתי הלחם had held that דם אף על פי שאין בשר דם אף על פי שאין בשר
- 5) א"מהרש"א at ד"ה נימא מתניתין
  - a) שאלה
    - i) Why doesn't תוספות also mention עומר which is presumably also only an אכילה and yet the מענה holds that ציץ is מרצה for עומר
  - b) תשובה
    - i) We've established that the קומץ of the עומר that is נקרב on the מזבח counts as a מתיר
- 6) מהרש"א of מהרש"
  - a) שאלה
    - i) When does ר' יהושע apply his rule that אם אין דם אין דם אין פven where the בשר is טהור
    - ii) It can't be that the rule applies where the דם was נטמא since we've established that the ציץ is מרצה on דם so long as there is בשר טהור
  - b) תירוץ
    - i) There is no ריצוי דם for דם that's משכך and it's in that case that the rule of אבוד אין דם אין דם אין בשר applies
  - c) קשיא

    - ii) If the basic דם for ר' יהושע of אם אין דם אין דם און also applies only to דם that was מון מון or אבוד there would have mentioned this point
- 7) סיפא of the משנה at :דף עח סדשים other than קרבן פסח
  - a) the סד of קיים is קיים so long as טמא so long as טהור and is סהור and is סהור
- 8) אוספות at ד"ה נימא מתניתין דלא כר' יהושע
  - a) קשיא

- i) The סיפא implies that the דם isn't נזרק if the משנה are both ממא are both ממא
- ii) It follows that the סיפא of the משנה does follow the שיטה of that אם אין that אם אין דם בשר אין דם בשר אין דם בשר אין דם
- iii) How can the גמרא even consider that the משנה doesn't agree with ר' יהושע
- 9) מהרש"א at ד'ה נימא דלא כר' יהושע
  - a) קשיא
    - i) why doesn't הוספות ask more simply that the משנה of the משנה that holds that סיפא that the משנה of the משנה that appears to hold that אם אין בשר אין בשר אין דם that appears to
  - b) note that

    - ii) Because we can use the same תירוץ to explain that the משנה of the משנה deals with קרבן איבור while the סיפא deals with קרבן איבור
- 10) גמרא of the גמרא
  - a) תשובה
    - i) The משנה regarding זבחי שלמי ציבור and שעירי ראשי הדשים can follow ר' יהושע because the משנה deals with where there are "עולין"
    - ii) The תשובה of this תשובה aren't relevant here
- 11) Below at רש"י ד"ה עומר we'll analyze the further המשך of the אמרא where the גמרא מרא מוניא of the עומר onsiders whether the משנה can follow עומר also for עומר and משנה מחם

## דף עז:

## 'גמרא אי הכי אימא כולי

[דף עז עמוד ב] גמרא א"ה אימא כוליה להכי הוא דאתה כו' ק"ק מנליה לתלמודא דר"י מצריך תרי קראי לעולה ושלמים אימא דלא מצריך רק חד קרא כמו ר"א דלא מצריך תרי קראי לעולה ושלמים וקרא דודם זבחיך ישפך מוקי לה כולה להך דרשה דהכא דאין הבשר מותר באכילה עד שיזרוק הדם וסבר כר"א בהא דמלתא דאתיא בק"ו טרח וכתב לה קרא ודו"ק:

- הקדמה (1
  - a) We've established that אם אין בשר holds אם אין דם ואם אין דם ואם אין בשר אין דם ואם אין בשר אין אין בשר
  - b) ר' אליעזר disagrees and says דם אף על פי שאין בשר ובשר אף על פי שאין דם
- 2) קרא
  - a) אכל והבשר והדם ודם זבחיך ישפך והבשר תאכל
- גמרא (3
  - a) אם אין בשר אין דם derives that אם אין בשר אין
    - i) for קרבן עולה from בשר והדם in the beginning of the פסוק
    - ii) for שלמים from פסוק והבשר האכל at the end of the פסוק
  - b) ר' אליעזר
    - i) derives שלמים שלמים both for עולה and for שלמים from דב ישפך ישפך ישפך
    - ii) and derives from בשר that בשר can be eaten only after זריקה and
      - (1) although the דין that בשר can be eaten only after זריקה can anyway be derived by קל וחומר
      - (2) still מילתא דאתיא בק"ו טרח וכתב לה קרא

### 4) מהרש"א

- a) קשיא
  - i) Maybe אם ר' המשר דם אין בשר אין בשר הבשר והדם הבשר והדם both for מועשית עולותיך הבשר והדם who derives from אליעזר both for מולה מחל בחיך ישפך שלמים שלמים both for הבשר מאין בשר that שלמים אין בשר אליעזר
  - ii) And from ר' יהושע דם זבחיך ישפך derives the same rule as ר' אליעזר anamely that בשר can be eaten only after זריקה and
    - (1) although the בשר that בשר can be eaten only after זריקה can anyway be derived by קל וחומר
    - (2) still מילתא דאתיא בק"ו טרח וכתב לה קרא

## רש"י ד"ה עומר ושתי הלחם ותד"ה אלא פשיטא

בפירש"י בד"ה עומר ושתי הלחם כו' בשלמא לר"א דאית ליה הציץ מרצה על אכילות כו' עכ"ל וא"ג דהוה ס"ל לר"א דאין הציץ מרצה על אכילות ניחא דהא ס"ל יש דם אף על פי שאין בשר אלא דקושטא קאמר דבהדיא ס"ל לר"א לעיל בברייתא דהציץ מרצה על אכילות כולהו כו' כפרש"י וניחא ליה נמי לר"א השתא מב' הלחם וק"ל:

תוס' בד"ה אלא פשיטא כו' ר"י דאיהו ס"ל הציץ מרצה כו' ואנן ס"ל דלא מרצה עכ"ל דהכא ליכא למפרך מי איכא תנא דמח[מ]יר טפי מיניה דהא ודאי איכא רבי יוסי דסבר אין מרצה וק"ל:

- 1) First הקדמה
  - a) Review the תד"ה נימא מתניתין דלא כר' יהושע מדיבור
- 2) Second הקדמה
  - a) ר' אליעזר holds that ציץ is אכילות on אכילות and that "(אכילות) בלא בשר מתירין בלא בשר (אכילות) מרצה "יש בשר (אכילות) בלא דם (מתירין) מתירין"
- משנה (3
  - a) עומר and שתי הלחם are included in the קרבנות ציבור that are באין בטומאה
- 4) גמרא
  - a) קשיא
    - i) Although we established at ד"ה נימא מתניתין that the משנה regarding זבחים can agree with "עולין" based on "עולין"
    - ii) Still the משנה regarding עומר and שתי הלחם doesn't agree with ר' יהושע
    - iii) Since where שתי הלחם סד שתי שמי the ציץ isn't מרצה על אכילות for example on שיירי מנחה and שיירי and בעי תרתי is ר' יהושע so that אם אין אכילות אין מתירין
- 5) רש"י
  - a) Note that the משנה is consistent with ר' אליעזר because he holds that מרצה על is מרצה על because he holds that אכילות so that the שיירי מנחה and the שתי הלחם are treated as if they were never נטמא
- 6) א"מהרש"א at ד"ה עומר
  - a) ר' אליעזר also holds that דם (מתירין) אף על פי שאין בשר (אכילות) ובשר (אכילות) אף על פי שאין דם (מתירין) שאין דם (מתירין)
  - b) It follows that
    - i) to explain why ר' אליעזר could agree with the אומר on עומר where the קומץ counts as "דם"
    - ii) רש"י could have relied on the שיטה of ר' אליעזר that ר' שאין בשר even if אין ציץ מרצה על אכילות had held that אין ציץ מרצה אליעזר

iii) But רש"י prefers to rely on the שיטה of רש '' that אכילות מרצה is מרצה on אכילות of a ברייתא and also because this is the ברייתא and also because this and also explains why מהלך is קומץ פעפר though there is no דם or קומץ altogether and there is only an אכילה

#### 7) גמרא of the גמרא

- a) מירוץ on why the משנה can agree with עומר on ר' יהושע
  - בעינן תרתי says אכילות) בשר both מתירין) and בשר (אכילות) for בחים but not for מנחות such as עומר that counts as מתירין is enough and there needn't be שיירי מנחה אכילות

#### תוספות (8

- a) Note by the way that this תירוץ doesn't avail for שתי הלחם
- 9) גמרא of the גמרא
  - a) קשיא
    - i) then why does a מנחות in משנה say that "נטמאו ר' יהושע"
  - b) תירוץ
    - i) The מנחות in משנה agrees with the main point of רנא that בעינן that בעינן
    - ii) But
      - (1) unlike ר' יהושע who applies this rule only to מנחות and not to מנחות
      - (2) the מכת מנחות also for בעינן תרתי also for מנחות
  - c) קשיא
- i) we don't find a תנא who follows this שיטה and is מחמיר more than ר' יהושע of the גמרא מחלי
  - a) תירוץ
    - - (1) so that for עומר there is תרתי
      - (2) and for שתי הלחם is the same as שתי הלחם that was never טמא
  - b) first קשיא on the תירוץ that ר' יהושע holds that ציץ is מרצה on אכילות ח
    - i) We still haven't answered why the מסכת מנחות משנה says that 'נטמאו שירי' because of the ד' יהושע ר' יהושע

#### תוספות (11

- a) קשיא
  - i) why doesn't the גמרא answer similar to what the גמרא suggested earlier
  - ii) the מנחות in מנחות

- (1) agrees with ביץ that ציץ is מרצה only where there is תרתי only where there is תרתי
- (2) But he disagrees with ר' יהושע and says אין ציץ מרצה על אכילות

## 12) א"מהרש"א at ד"ה אלא פשיטא

- a) קשיא
  - i) maybe the גמרא doesn't give this answer
    - (1) because of a reason similar to the reason the גמרא offered earlier namely
    - (2) we don't find a תנא who agrees with the rule of בעינן תרתי that בעינן תרתי and who then goes on to be מחמיר more than ר' יהושע to say that אין ציץ מרצה על אכילות
- b) תירוץ
  - i) This can't be the reason the גמרא doesn't give this answer
  - ii) Because the גמרא establishes that ר' יוסי is just such a ר' יוסי agrees with 'ר agrees with 'ר אין ציץ מרצה על אכילות holds that אין ציץ מרצה על אכילות

#### 13) גמרא of the גמרא

- a) Second קשיא on the תירוץ that ר' יהושע holds that ציץ is מרצה on אכילות מרצה
  - i) A ברייתא says directly that ר' יהושע holds that אין אכילות מרצה אין ציץ מרצה אין אין אין אכילות

## דף עח.-עח:

# רש"י ד"ה ביחיד לכתחלה לא ותד"ה הא לא קשיא ותד"ה כי מודה בנטמא

[דף עח עמוד א] בפרש"י בד"ה ביחיד לכתחלה פסולה ואם זרק כו' עכ"ל ולא חש להך פירכא דפסולה דיעבד משמע כיון דבהדיא קתני ומודה ר"י שאם זרק הורצה והמקשה לא סמך אקושייתו אלא אקושיית ועוד ה' דברים באין לכתחלה משמע וק"ל:

תוס' בד"ה הא לא קשיא הא ביחיד כו' אלא דס"ל דהציץ מרצה על אכילות וביחיד לכתחלה לא יזרוק מדרבנן כו' עכ"ל אבל אי הוה טעמא כפרש"י דבאין בציבור משום דהותרה בציבור אבל ביחיד לא הותרה הוה אסור לכתחלה מדאורייתא ומיהו בדיעבד הורצה דלא לעכב קאמר קרא וכן צריך לומר לקמן לר' יוסי דמחלק בין דיעבד בין לכתחלה היינו מדאורייתא דהא לא ס"ל טומאה הותרה אפילו בציבור ולא ס"ל נמי דהציץ מרצה ודו"ק:

[דף עח עמוד ב] בד"ה כי מודה בנטמא משום דציץ מרצה עכ"ל דמה"ט מחלק ר' יהושע בין נטמא ובין אבוד ושרוף דהכא ליכא לפרושי כפירש"י לעיל דטומאה הותרה דהא ביחיד המיירי וה"ל:

- הקדמה (1
  - a) At the end of the prior דיבור we hadn't yet explained how the משנה on עומר and מתי הלחם can be consistent with עומר
- 2) גמרא of the גמרא
  - b) מירוץ on why the משנה can follow the תירוץ of ר' יהושע
    - i) ר' יהושע only לכתחלה did normal requires
      - (1) The משנה here that that says the דיעבד is כשר deals with דיעבד
      - (2) the מנחות in מנחה that says כמדת ר' יהושע the מנחה שיירי is שיירי is לכתחלה deals with
    - ii) proof is that ר' יהושע says in a ברייתא that בדיעבד הורצה בדיעבד
  - c) two קשיות
    - i) first קשיא
      - (1) "פסולה" in מנחות suggests that שיירי מנחה are פסול even דיעבד
    - ii) Second קשיא
      - (1) Our משנה speaks in terms of באין" בטומאה and from the word "באין" it's משמע that the מותר פיפות even לכתחלה even
- 3) רש"י and תוספות disagree on the גמרא of the גמרא
- 4) הירוץ of the מהרש"א according to רש"י as explained by מהרש"א
  - a) In fact ר' יהושע ' holds that אין ציץ מרצה אין ציץ and the משנה here can still follow משנה here deals with קרבן ציבור and ר' יהושע holds טומאה הותרה holds קרבן ציבור and no קרבן ציבור at all is needed for a קרבן ציבור

- b) While the מנחות משנה deals with a קרבן יחיד that אדרייתא does require ריצוי ציץ and since אדרייתא ארילות ל אכילות there is no תרתי and that's why the קרבן in מנחות is מנחות פסולה מנחות מרבן
- c) קשיא
  - i) Then why does the ברייתא say that כשר is קרבן is where נטמא בשר in a case where קרבן is needed namely for a קרבן יחיד
- d) תירוץ
  - i) Although ריצוי is needed דאורייתא for a קרבן יחיד it's not מעכב
- 5) א"מהרש"א at ד"ה ביחיד
  - a) קשיא
    - i) This תירוץ doesn't answer the first קשיא of the מקשן earlier that the word פסולה in the משנה in implies that the דיעבד even דיעבד
  - b) תירוץ
    - i) The מקשן realized all along that his first אשיא was weak because he knew that אם זרק הורצה 'ר' יהושע where he says אם זרק הורצה
    - ii) Instead the מקשן relied on his second קשיא that the משנה uses a לכתחלה of לכתחלה
- 6) תירוץ of the גמרא according to תוספות at אישיא ד"ה הא לא קשיא
  - a) In fact מתיר לכתחלה is משנה and still our טומאה הודחה בציבור is מתיר לכתחלה is מתיר לכתחלה is מתיר לכתחלה is מתיר ליהושע because we now accept that ציץ מוסי 'disagrees with ר' יוסי and says ציץ בשר הושע so there is בשר and בשר שר בשר שר שר בשר שר בשר שר הוא מרצה על אכילות
  - b) The אין ציץ מרצה על אכילות that ר' יהושע deals with a קרבן יחיד deals with a קרבן יחיד and doesn't apply to קרבן קרבן פרבן מועל מפרבן מיחיד אין מרצה מיחיד מיח
- 7) המשר of the גמרא as explained by מהרש"א at לא ד"ה הא לא

  - b) משנה can still agree with the משנה because the משנה deals with דין and the דין and the בדיעבד isn't בעכב similar in part to the רש"י ס שיטה
- 8) מסקנא of the מהרש"א at מהרש"א based on תוספות at מודה at מסקנא at מהרש"א at מהרש"א
  - a) טומאה אוטר האוטר אוטר משנה says that כשר is כשר says that משנה says that כשר is כשר is כשר says that אכילות is מרצה אכילות any גזירה any גזירה אכילות any בבון aren't בבון for a תוספות earlier בבון שיטה משיטה באינות מאיטר במון ביבור האיטר במון ביבור משיטר במון ביבור האיטר מאיטר ביבור במון אכילות מאיטר ביבור ביבור ביבור ביבור אוטר מאיטר ביבור ביבור
  - b) But
    - i) Since בעינן תרתי and the היתר is based only on the שיטה that ציץ is מרצה on
    - ii) It follows that if the בשר was עבוד or עבוד is פסול because there can be no קיים that aren't קיים that aren't קיים

# תוספות ד"ה ולעכב לא

בד"ה ולעכב לא כו' אבל כשאין לו אוכלין כו' סברא הוא דפסול כו' כיון דבשעת כו' אפילו אמחשבה עכ"ל ק"ק דע"כ ר"א דסבר לקמן לר"נ דלא בעי גברא חזי בזריקה אלא בשחיטה ע"כ לית ליה האי סברא וע"ק אברייתא דלקמן דחלים בשעת שחיטה וחולה בזריקה קאמר המקשה נימא רבנן ולא ר' נתן והיאך ס"ד למימר הכי הא כיון דבעי גברא חזי לאכילה ע"כ אפילו בשעת זריקה הוא כמ"ש התוספות הכא ודו"ק: