יד מהרש"א מסכת בבא בתרא פרק השותפין דף ב. עד דף טז:

יח' אלול תשע"ד

© Yecheskel Folger 2014

# מפתח

| דף ב.  |                                                   | 4    |
|--------|---------------------------------------------------|------|
|        | תד"ה השותפין                                      |      |
|        |                                                   | 5    |
|        | תד"ה לפיכך וא"ד אפילו נפל וא"ד אבל בבקעה          |      |
| :בף ב  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·             |      |
| ,      | תד"ה הוה אמינא במסיפס בעלמא                       |      |
|        | תד"ה נפל שאני                                     |      |
| דף ג   |                                                   |      |
| 1,     | תד"ה מאי קמ"ל                                     |      |
| דף ג   |                                                   |      |
| 1,     | גמרא מאי בינייהו                                  |      |
|        | תד"ה הג"ה בי קייטא                                |      |
| דף ד   |                                                   |      |
| ., ,,  | תוספות ד"ה הכי קתני                               |      |
| רף די  |                                                   |      |
| ., ,,  | גמרא לא צריכא                                     |      |
|        | רש"י ד"ה המקיף את חבירו                           |      |
|        | רע"י ד"ה אימא סיפא                                |      |
|        | תד"ה שני' ושלישית לא                              |      |
| דת ה   |                                                   |      |
| .11    | תד"ה ואי לא דאיננא לך                             |      |
|        | תד"ה ד' לצלא                                      |      |
| ים הי  | N/2/                                              |      |
| .11    | תד"ה כי היכי דלא ליטרדן                           |      |
|        | תד"ה אילימא                                       |      |
|        | תד"ה ואפילו מיתמי                                 |      |
| דת נ   |                                                   |      |
| .1-11  | תד"ה סומך לפלגא                                   |      |
| 7 77   | 82757 III II III                                  |      |
| .1 -11 | תד"ה במסיפס                                       |      |
|        | תוספות ד"ה ב' חצירות                              |      |
|        | תוספות ד"ה היינו הך                               |      |
|        | תוספות ז' היים הן                                 |      |
|        |                                                   |      |
|        | ·                                                 |      |
| 1191   |                                                   |      |
|        | תד"ה ולא סולמות                                   |      |
| רף ח:  | דף ח. וי                                          |      |
|        | תוספות ד"ה לפי קירוב וד"ה איפרא וד"ה יתיב רב יוסף |      |
|        | תד"ה אכפיי' לרב נתן                               |      |
| דף ט.  |                                                   |      |
|        |                                                   |      |
|        | בא"ד ואם תאמר בא"ד שבת נותנין לו ובא"ד ואם תאמר   |      |
| רף ט:  |                                                   |      |
|        | תד"ה דהא הסיט                                     |      |
| ר יא:  | 7                                                 | . 59 |

| תד"ה הכא אפשר                                                                   | 59 |
|---------------------------------------------------------------------------------|----|
| . דף יב                                                                         | 59 |
| תד"ה הכי גרס ר"ח                                                                | 59 |
| דף יב:                                                                          | 60 |
| תד"ה מעלינן לי' כנכסי דבר מריון ובא"ד שהנגר                                     | 60 |
|                                                                                 |    |
| תד"ה אית דינא                                                                   |    |
| תד"ה כופין את רבו                                                               | 70 |
| תוספות בא"ד דאתי צד עבדות                                                       |    |
|                                                                                 |    |
| 'תד"ה ואי ס"ד                                                                   |    |
| דף יד.                                                                          | 76 |
| תד"ה שאם בא לחתוך                                                               |    |
| גמרא נשתיירו שם ב' טפחים שלא יהא ספר תורה נכנס בו כו' וגמרא רק לרבות שברי לוחות | 77 |
| גמרא רק לרבות                                                                   | 81 |
| :דף יד:                                                                         | 82 |
|                                                                                 | 82 |
| תד"ה בפורענות                                                                   | 82 |
| . דף טו                                                                         | 82 |
| תד"ה ירמי' כתב ספרו                                                             | 82 |
| תוספות ד"ה איוב לא הי'                                                          | 82 |
| דף טוי                                                                          | 82 |
|                                                                                 | 82 |
|                                                                                 | 83 |
| חומפות ד"ה ככוחלא                                                               | 83 |

# דף ב.

# תד"ה השותפין

תוס' בד"ה השותפין כולה כו' מכדי תנא ממכות סליק מ"ש דקתני שבועות כו' עכ"ל ולא ניחא להו למימר דלמ"ד כולה נזיקין חדא מסכתא פריך דשבועות ומכות מנזיקין הן משום דסתמא דתלמודא ודאי למ"ד נמי דלא הוי חדא מסכת פריך הכי וק"ל:

## תד"ה בגויל

בד"ה בגויל זה כו' ומיהו אם נהגו לעשות פחות מו' יעשה כו' עכ"ל והרא"ש כתב למעט נמי בפחות דמנהג גרוע הוא ולא אזלינן בתריה וראייתו מדלקמן דקאמרינן בגזית ד' אמות גובה אי הוה ה' טפחים קאי אי לא לא קאי כו' ע"ש ויש ליישב לדברי התוס' כמ"ש שם לקמן דה"ק דלא קאי כמשפט גזית כו' שיעמוד ימים רבים כו' וק"ל:

- משנה (1
  - a) מקום שנהגו לבנות גויל גזית ... בונין הכל כמנהג המדינה
    - ו'גויל זה נותן ג' טפחים וזה נותן ג' טפחים"
    - ii) "גזית זה נותן טפחיים ומחצה וזה נותן טפחיים ומחצה"
- 2) הוספות and רא"ש
  - a) קשיא
    - i) Once the טפחים says that הכל כמנהג המדינה why is a שיעור of שיעור relevant
- 3) תוספות of תוספות
  - a) The שיעור must be as wide as the מנהג or the שיעור whichever is less
- 4) תירוץ of רא"ש
  - a) The טיעור must be as wide as the שיעור no matter what the מנהג is
  - b) What depends on the מנהג is only whether the כותל needs to be made of גזית or so on
  - c) Here's proof a כותל needs to be at least as wide as the שיעור
    - i) A אשנה at דף ה. says that
      - (1) A כותל needs to be ד' high
      - (2) and to support a כותל גזית of this height the כותל needs to be 5 שפחים wide
    - ii) The אמות בי. א at בי explains that a גזית of גזית that's four אמות high can stand only if it's five טפחים wide
- 5) מהרש"א
  - a) שאלה
    - i) how does תוספות respond to this 'ראי
  - b) תשובה
    - i) אוספות at ד"ה ארבע אמות מחיצה on דף ג: ays that a אזית of מחיצה that's אמות high needs to be 5 עומד ימים רבים wide only if it's to be עומד ימים רבים
    - ii) Consistent with the תוספות at : דף ג: here means that the שיעור for גזית is 5 but is less if the מנהג המדינה is that מחיצות aren't built to be עומד עומד מים רבים

# תד"ה לפיכך וא"ד אפילו נפל וא"ד אבל בבקעה

בד"ה לפיכך אם נפל כו' או משום דהקנו כו' וכגון דידוע לנו עדיין כו' וללישנא בתרא כו' עכ"ל ללישנא בתרא נמי צ"ל דהקנו זה לזה לעשות מחיצה כיון דאיירי מתני' באין בה דין חלוקה אלא דאין צ"ל דידוע לנו שהקנו זה לזה דהא כיון דכבר היה כאן מחיצה ע"כ דרצו אבל ללישנא קמא היה אפשר לומר דלא רצו אלא שאחד היה כונס בתוך שלו והיה בונה וע"כ צ"ל דידוע לנו כו' וק"ל:

בא"ד אפי' נפל לרשותא דחד מינייהו כיון דאין חזית לא כו' עכ"ל בפשיטות ה"מ להקשות דלא יועיל בנפל לרשותא דחד דשותפין לא קפדי כדמסיק בריש הבית והעליה כמ"ש לקמן ויש ליישב דלא אמרינן שותפין לא קפדי אהדדי אלא במלתא דידיעא דהוי לתרוייהו כמ"ש לקמן בפרש"י בשם ר"ח ודו"ק:

בא"ד אבל בבקעה אם שהו הרבה היה נאמן לומר שעשאה במגו כו' עכ"ל וליכא לאקשויי דא"כ הדרא קושיין לדוכתין מאי פריך לא יעשה חזית כו' הא צריך לעשות חזית שלא יפול לרשות אחר וישהה שם ויאמר שהוא עשאה די"ל דמשום הך חששא בעלמא ודאי דלא תקנו לעשות חזית דהא אכתי יכול לטעון לקוח הוא בידו וליכא תקנתא אלא שצריך ליזהר עצמו מלשהות שם אבניו והכא במתני' דינא אשמועינן בחצר דאף אם שהה הרבה אינו נאמן דהוי מיגו במקום עדים וק"ל:

#### הקדמה (1

- a) If a אותף is large enough to have a דין חלוקה either שותף can demand הלוקה מחלוקה
- b) If a חצר is too small to have a דין חלוקה there can be no חלוקה unless both שותפים agree by קנין to be מדלק to be חצר
- c) If there is a חלוקה of a חצר
  - i) at a minimum there needs to be a מסיפס to mark the חלוקה
  - ii) and
    - (1) if כותל שמי' שמי either שותף can demand that a כותל be built in place of the מסיפס
    - (2) If מסיפס והיזק ראוי' לאו שמי' agree be and no כותל need be built unless both שותפים agree by קנין to build it

#### 2) משנה

- a) שותפין שרצו לעשות מחיצה בונין את הכותל באמצע
- b) לפיכך אם נפל הכותל המקום והאבנים של שניהם
- 3) אישנא קמא גמרא as explained by תוספות
  - a) The משנה deals with a חצר that has a דין חלוקה and holds that משנה היזק ראי' לאו שמי' היזק
  - b) People still remember that the שותפים had originally agreed by קנין to build the כותל and
    - i) "לפּיכך" because of this agreement and קנין and the resulting חיוב to build a לפיכך together

- ii) אם נפל הכותל המקום והאבנים של שניהם
- 4) אמרא בתרא לישנא as explained by תוספות
  - a) Part 1
    - i) The משנה deals with a חצר that has no דין חלוקה and holds that מיזק ראי' שמי' היזק משנה
    - ii) Although
      - (1) no one remembers that the שותפין had originally agreed by מחלק to be מחלק the חצר
      - (2) the משנה assumes that they did so
    - iii) And
      - (1) "לפיכך" once there was a חלוקה and because ממי' שמי' שמי' there is the resulting כותל to build a כותל
      - אם נפל הכותל המקום והאבנים של שניהם (2)
  - b) Part 2
    - i) שאלה
      - (1) Why do we assume that the שותפין in a חצר שאין בה דין חלוקה had agreed by קנין to make a חלוקה
    - ii) תשובה
      - (1) If there was no agreement and no כותל the כותל would never have been built
- ד"ה לפיכך at מהרש"א
  - a) שאלה
    - i) For the לישנא אישנא why is it necessary that people remember that the שותפין agreed by כותל to build the כותל
    - ii) Why isn't it enough proof that if there were no agreement the כותל would never have been built
  - d) תשובה
    - i) Since the דין חלוקה had a דין חלוקה מחלק could have been מחלק it's possible that a שותף made this חלוקה and built the כותל himself on his half of the חצר
- תוספות (6
  - a) הקדמה
    - i) It's משמע from the משנה that if there were no "לפיכך" meaning that if the שותפין had no אבנים to build the אבנים would belong to the שותף in whose רשות they fell
    - ii) Because this שמעון שמעון has the טענה that he is a שותף while the other שותף שותף is a מוציא מחבירו and 'עליו הראי'
  - b) קשיא

- i) Even without "לפיכך" why don't we say that the שותפים belong to both שמעון even if they fell in the שמעון
- ii) because
  - (1) neither שותף had set up a חזית to prove that he had built the כותל himself
  - (2) The case counts as a ספק
  - (3) And a ספק can be resolved by "וליחזי ברשותא דמאן "only in special cases
    - (a) where "ברשות אחד מהן נולד הספק" the פרטים of the special case aren't relevant here
    - (b) Or where as we'll see below the items that are שוהה הרבה are בספק in one רשות

#### c) תירוץ

- i) It's this אמרא that the גמרא has in mind when on גמרא the גמרא asks that it's a של שניהם that the של שניהם are של שניהם
- ii) And this is what the גמרא means by its תירוץ
  - (1) The משנה teaches the רבותא that the של שניהם are של even if they were and שניהם in the שמעון of שמעון הראי' applies
  - (2) And מהו דתימא I might have thought that
    - (a) נאמן is נאמן based on שהה הרבה because of 'נאמן is מחבירו עליו הראי' to say עשיתיו and the ריעותא of why he put up no חזית is overcome
    - (b) Based on a מיגו that if he were lying he could have said
      - (i) It's correct that ראובן and I built the כותל together and that's why I didn't set up a חזית
      - (ii) But afterwards לקחתיו I bought the כותל
    - (c) And טענה would have been זוכה with this טענה because of המוציא because of אמוציא isn't a סתירה to his not having put up a חזית חזית ה
- iii) קא משמע לן that
  - (1) based on "לפיכך" and the התחייבות of both שותפין to build the כותל
  - (2) The אנן סהדי because מיגו במקום עדים that שמעון that שמעון because שמעון that wouldn't build the כותל himself without enforcing his right to have אובן join him
- d) קשיא
  - i) Why is שמעון supported by המוציא מחבירו עליו הראי'
  - ii) In הבית והעליי' the גמרא says that שותפין לא קפדי אהדדי
- e) תירוץ

- i) For things that are קפדי אהדדי they are קפדי אהדדי
- 7) בקעה of תוספות on בקעה
  - a) There is no התחייבות for שותפין to put up a בקעה in a בקעה
  - b) It follows that where neither שותף put up a חזית and אבנים were שוהה זמן מרובה in the מעון of שמעון
    - i) שמעון is נאמן to say עשיתיו by way of מיגו he could have said לקחתיו
    - ii) Because this מיגו isn't במקום עדים
  - c) But where both שותפין put up a חזית and אבנים were שותפין in the רשות of שמעון
    - i) שמעון is נאמן to say לקחתיו based on 'הראי' הראי' מחבירו עליו הראי
    - ii) But he's not עשיתיו to say עשיתיו even with a מיגו because the חזית each put up is absolute proof that both built the כותל together
- 8) בא"ד אפילו at בא"ד אפילו
  - a) קשיא
    - i) At the point of the תוספות הוספות says the משנה deals with שהה deals with מקובה מרובה זמן מרובה
    - ii) Instead of asking
      - (1) Even without "לפיכך" why don't we say that the שותפין belong to both שותפין even if they fell in the שמעון
      - (2) Because to resolve a ספק based on "וליחזי ברשותא דמאן "applies only where "ברשות אחד מהן נולד הספק"
    - iii) Why doesn't תוספות ask more simply based on the גמרא in הבית והעלייי that
      - (1) Even without "לפּיכך" why don't we say that the אבנים belong to both שתפים even if they fell in the שמעון because וליחזי ברשות דמאן doesn't apply to שותפין who are לא קפדי אהדדי
  - b) תירוץ
    - i) The rule of לא קפדי אהדדי applies only to things that were known to have been owned once by both שותפין
    - ii) Now
      - (1) תוספות in its קשיא deals with a שמעון by עשיתיו that עשיתיו so it can't be that it was קפדי אהדי and it follows that קפדי אהדי
      - (2) but תוספות in its תירוץ
        - (a) deals with whether שמעון would be נאמן if he says at first we put up the together so it's ידוע was כותל was שניהם and then לקחתיו
        - (1) and that's why תוספות needs to explain why the rule of שותפין לא קפדי isn't applied

- 2) גמרא
  - a) קשיא as explained by תוספות
    - i) Why do both בקעה put up a חזית for a בקעה to prove that they built a כותל together
    - ii) The same result of אבנים של שניהם would apply if nether puts up a חזית
- 3) מהרש"א at בא"ד אבל בבקעה
  - a) קשיא
    - i) We established that
      - (1) If both שותפין put up a חזית then שמעון can be זוכה only with a טענה of but not with a עשיתיו but not with a עשיתיו
      - (2) But if the שותפין don't put up a שמעון then שמעון is also עשיתיו to say עשיתיו
    - ii) So it's to the advantage of שותפין to each put up a חזית
  - b) תירוץ
    - i) Since even if both put שותפין put up a שמעון would still be נאמן to say 'לקחתי'
    - ii) the main remedy of a שותף in any case is to claim the אבנים before they're שותף in the שותף of the other שותף

## דף ב:

## תד"ה הוה אמינא במסיפס בעלמא

[דף ב עמוד ב] בד"ה ה"א במסיפס כו' דהיכי מצי למימר דה"א במסיפס הא שמעינן ליה מסיפא כו' עכ"ל ק"ק דאימא דאשמועינן הכא דבונין באמצע דכה"ג כתבו לקמן למ"ד פלוגתא דאיצטריך למתני הכא באמצע דסד"א דאין לו לבנות בחלקו אלא לסייעו בבנין הכותל ונ"ל דאפשר דדוקא לגבי כותל משום היזק ראייה ה"א הכי דאין לו לבנות בחלקו בשביל היזק ראיית חבירו אבל הכא גבי מסיפס דאינו אלא משום דנתפס כגנב פשיטא הוא דבונה באמצע על מקום שניהם ולמאי שפירשו התוספות לקמן דחולקין משמע באמצע ניחא טפי דה"נ הכא הא תני יחלוקו וק"ל:

- משנה (1
  - a) שרצו לעשות מחיצה בונין את הכותל באמצע
- 2) גמרא
  - a) לישנא קמא
    - i) The משנה deals with a חצר שיש בה דין חלוקה where either שותף can demand חלוקה of the חצר
    - ii) when the משנה says "מחיצה" רצו לעשות the משנה means that after a חלוקה the מותל agreed by כותל to build a
    - iii) since without this agreement שותפין needn't build a כותל at all even once they've divided their איז היזק באי' לאו שמי' היזק ראי' לאו שמי' היזק
  - b) קשיא
    - i) instead of saying that שותפין who agree to make a כותל must build a מהיצה
    - ii) the משנה should have said
      - (1) שותפין who agree to make a אות must build אותו
      - (2) Where אותו refers back to "מחיצה" that for this לשון means כותל
  - c) תירוץ according to רש"י
    - i) if the משנה were to say "אותו" I might mistakenly have thought that
      - מסיפס בעלמא means a מסיפס
      - (2) the משנה deals with a דין בה דין מאין and holds that 'היזק ראי' לאו היזק היזק and holds that היזק היזק היזק
      - (3) and the משנה teaches that
        - (a) שותפין can by קנין agree to divide a שותפין הצר שאין בה דין חלוקה
        - (b) And if they do divide the חצר
          - (i) although
            - 1. they needn't build a כותל since היזק שמי' היזק

2. they do need to build a מסיפס to mark off the new division

### תוספות (3

- a) קשיא on the דע"י of רש"י
  - i) why might we have thought that our משנה needs to teach that שותפין can agree to divide a חצר שאין בה דין חלוקה and that if they do they need to build a מסיפס
  - ii) when
    - (1) we already know from a משנה at דף יא. that שותפין can agree to divide a חצר that otherwise has no דין חלוקה
    - (2) And it's a שותף that once a חצר is divided either שותף can demand that there be a מסיפס to mark off the

#### 4) מהרש"א

- a) קשיא on the תוספות of תוספות
  - i) you're right that I'd know without our משנה that either שותף can demand a
  - ii) but I'd say that the משנה here is needed to teach that the מסיפס must be placed on the boundary of the חלוקה
- b) here's proof
  - i) תוספות in תר"ה בונין את הכותל באמצע suggests that
    - (1) for the מ"ד that מיל שמי' היזק ראי'
    - (2) our משנה needs to teach that the באמצע is built באמצע
    - (3) Because otherwise we might have thought that
      - (a) Although a שותף can demand that the other שותף share the expense of building a היזק ראי' to protect against היזק
      - (b) The first שותף can't demand that it be built on joint property at the boundary
- c) Two תירוצים
  - i) First תירוץ
    - (1) Don't compare
      - (a) a כותל for the לשון that היזק ראי' שמי' היזק
      - (b) to מסיפס for the לשון that היזק שמי' לאו שמי' היזק ראי'
    - (2) Unlike a כותל that's built to protect against היזק ראי' and that protects just as well if it's built at the edge of the property of one שותף
    - (3) a מסיפס that's built to mark a boundary against trespassers "כדי שיהא נתפס won't mark off all trespassing unless it's built precisely on the boundary
  - ii) Second תירוץ

- (1) The word הולקין implies a precise split
- (2) Our משנה that doesn't use the word "חולקין" and that's why we might not have known "באמצע" if the משנה didn't say באמצע
- (3) But
  - (a) the איר דף יא. דף יא. משנה can agree to be חולק a חצר that otherwise has no דין חלוקה and that implies that there needs to be a מסיפס to mark off the חלוקה
  - (b) also implies that the מסיפס needs to be built on the precise boundary of the חלוקה

### תד"ה נפל שאני

בד"ה נפל שאני שהורגלו לעשות דבר הצנע בחצר כו' עכ"ל ולא ניחא להו כפרש"י דהא מדנפל והיה שם כבר כותל אינו מוכרח שנתרצו כבר בכותל דאימא כיון דיש בו דין חלוקה הא' הכניס בתוך שלו ולא דמי לנפל דקתני במתני' דכיון דקתני בה רצו מעיקרא יש לנו לומר דנפל ועדיין אנו זוכרים שהקנו זה לזה כמ"ש התוס' לעיל אבל הכא לא קתני בה רצו וה"ל:

- דף ה. at משנה (1
  - a) אשות שרצו לעשות מחיצה בונין את הכותל באמצע
  - b) לפיכך אם נפל הכותל והאבנים של שניהם
- 2) גמרא
  - a) לישנא קמא
    - i) The משנה deals with a חצר שיש בה דין שיש where either שותף can demand חלוקה of the חצר
    - ii) when the משנה says רצו לעשות מחיצה the משנה means that after a חלוקה the agreed by בותל to build a טותלים
    - iii) Because
      - (1) without this agreement to build a כוחל and a קנין to make it binding
      - (2) שותפין needn't build a כותל at all even once they've divided their חצר
      - (3) because היזק שמי' לאו שמי' היזק
- ז"ה לפיכך at דף ב. at ד"ה לפיכר
  - a) The שותפין belong to both שותפין because people still remember that they originally agreed by קנין to build the כותל
- 4) אשנה at .דף ה. דף ה
  - a) כותל חצר שנפל מחייבין אותו לבנותו
- 5) גמרא here
  - a) לישנא קמא to לישנא קלישנא
    - i) Since שותפין איז ראי' לאו שמי' היזק שותפין why must the כותל
  - b) תירוץ
    - i) נפל שאני
- 6) נפל שאני" of "נפל שאני"
  - a) the נופל originally agreed to build the כותל that was נופל and this agreement continues in effect
- 7) נפל שאני" differently "נפל שאני"
- 8) מהרש"א

- a) שאלה
  - i) why does תוספות disagree with רש"י
- b) תשובה
  - i) חצר שיש בה דין חלוקה says that in a חצר שיש בה it's not necessarily so that the agreed to build the first טותל together
  - ii) because maybe one מחלק was מחלק and built the כותל on his own חצר without agreement of the other שותף
- c) קשיא to the רש"י of תוספות on רש"י
  - i) To answer the תוספות say that the דף ה.  $\tau$  the same as the at ...  $\tau$  the same as the at ...  $\tau$  deals with where people remember that the משנה initially agreed by כותל to build the כותל
- d) תירוץ
  - i) the דף ב. at ב
    - (1) refers to רצו which means they agreed to build the כותל
    - (2) so we can extend this and say that the משנה at ב. ל deals with where people still remember this agreement later when the נופל si כותל
  - ii) the דף ה. at .a דף doesn't refer to רצו

## דף ג.

## תד"ה מאי קמ"ל

[דף ג עמוד א] בד"ה מאי קמ"ל כו' אף על גב דקמ"ל דשמיה היזק כו' ביש בה דין חלוקה אף על גב דלא רצו פלגי ותימה כו' עכ"ל כצ"ל ופי' לדבריהם דודאי מהך מתני' דבזמן ששניהם רוצים אפי' פחות מכאן יחלוקו ליכא לאוכוחי דשמיה היזק דא"כ אדמקשה הכא תנינא לפרוך לעיל להאי לישנא דלא שמיה היזק אלא דהך מתניתין אף לפי סברת המקשה דלא ידע דאיירי במסיפס גרוע מ"מ הוה ידע דמצי איירי יחלוקו במסיפס גויל וגזית מלא חלונות כמ"ש התוס' לעיל ולזה כתבו התוספות אף על גב דאיכא למימר דמתניתין דהכא אשמעינו דשמיה היזה והד מלתא הא לא שמעינו ליה מהד דהתם כמ"ש דאיכא לאוקמי במלא חלונות ותירצו דה"פ והכי פריך דאי בעי לאשמועינן הך מלתא דשמיה היזק לישמעינו ליה ביש בה דיו חלוקה אף על גב דלא רצו אלא ע"כ דלא בא לאשמעינו עיקר מלתא במתני' אלא הך מלתא דכי רצו פלגי בע"כ ולא אמרי' דלא הוי אלא קנין דברים וכדמסיק לקמן ואהא פריך דהך מלתא תנינא בסיפא בזמן ששניהם רוצים כו' ומשני דאי ממתני' דהתם ה"א דכי רצו פלגי במסיפס של קנים תקועים בארץ קמ"ל הכא דבעינן כותל גמורה כמנהג המדינה בגויל וגזית כו' ואהא הקשו התוס' דאכתי מאי פריד מעיקרא דאימא שפיר דקמ"ל דשמיה היזק באין בה דין חלוקה דלא נימא ע"מ לעשות גודא כו' אך יש לדקדק לתמיהתם דהד סברא דע"מ לעשות גודא לא איתרצאי שפירשו לעיל הוא מכח תמיהת ר"י דלעיל והשתא הא אין מקום לתמיהת ר"י דהא קושטא הוא דתלמודא מסיק הכא דלא אתא כלל לאשמועינן דשמיה היזק אלא דאשמעינן דרצו פלגי בע"כ אף לעשות גודא ולא סגי במסיפס ובמקצת גמרות הגיהו במקום ותימה ותירץ ור"ל דקושטא הוא דהמתרץ השיב כתירוץ ר"י דלעיל וצ"ל לפ"ז שגם כל זה לא היה בנוסחת גמרא דר"י שהרי תמיהתו ותירוצו הוא בעצמה קרובה לקושיית התלמוד ותירוצו הכא ולפי שראיתי שרבו הגהות ופירושים כאן בדברי התוס' הארכתי בזה קצת כי הדברים כמ"ש ברורים הם בלי גמגום ודו"ק:

## 1) First הקדמה

- a) in this סוגיא
  - i) "כותל" means a wall that has no הלונות for example a wall of
  - ii) "מסיפס" means either
    - (1) מסיפס של גזית only because the מסיפס has הלונות מחונות only because the מחונות
    - (2) or a מסיפס גרוע של קנים that has no חלונות

#### 2) Second הקדמה

- a) In a שותף מצר שיש בה דין חלוקה can force חלוקה
- b) In a קנין הלוקה both שותפין need to agree by קנין for there to be a חלוקה
- 3) Third הקדמה
  - a) If היזק ראי' שמי' היזק ראי

i) the שותפין in a חצר that was divided need to build a כותל to avoid היזק ראי' – and it's a הלונות בותל that this הלונות must have no הלונות

### 4) Fourth הקדמה

- a) Even if היזק ראי' לאו שמי' there needs to be a מחיצה to mark the boundary of a חלוקה
- b) we'll discuss below what kind of מהיצה is needed for this purpose

### 5) Fifth הקדמה

- a) דף ב. at משנה
  - i) השותפין שרצו לעשות מחיצה בונין את הכותל באמצע
  - ii) הכל כמנהג המדינה

#### 6) Sixth הקדמה

- a) לישנא קמא
  - i) The משנה deals with a חצר that has a דין חלוקה where either שותף can force a חלוקה
  - ii) "רצו לעשות מחיצה" means the שותפין agreed by קנין to build a כותל because without this agreement by קנין there's no חיוב to build a היזק ראי' because לאו שמי' היזק לאו שמי' היזק
  - iii) The משנה teaches the רבותא that this קנין doesn't count as קנין דברים בעלמא because "קנו ברוחות" – the meaning of קנו ברוחות isn't relevant here
- b) לישנא בתרא
  - i) The משנה deals with a חצר that has no דין חלוקה
  - ii) "רצו לעשות מחיצה" means the שותפין agreed by קנין to divide the חצר
  - iii) And once the שותפין is divided the שותפין need to build a היזק ראי' because שמי' היזק שמי' היזק

## 7) Seventh הקדמה

- a) משנה at דף יא.
  - i) "בזמן ששניהן רוצין אפילו כשאין בחצר דין חלוקה יחלוקו"

### 8) גמרא

- a) ר' יוחנן agrees with לישנא בתרא
- b) קשיא to לישנא בתרא and לישנא בתרא
  - i) Why does the דף ב. at בי need to teach that if רצו חולקין
  - ii) תנינא we already know this from the דף יא. at .דף יא. at .דף
- 9) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - a) קשיא to the תנינא of תנינא
    - i) Say that

- (1) the אותפין is needed to teach that שותפין in a divided חצר need to build a דף ב. because היזק ראי' שמי' היזק
- (2) and the דף יא. at משנה doesn't teach this דין

#### שאלה (b)

i) Why does או תוספות in its קשיא assume the גמרא doesn't derive this דין also from the גמרא at . דף יא. דף יא

#### c) תשובה

- i) Because it must be that from the דף יא. at .דף יא. we can't derive that 'היזק ראי' שמי' היזק שמי' היזק
- ii) Since otherwise
  - (1) Instead of basing a תנינא from the משנה at דף יא. and לישנא at ר' יוחנן to דף יא. and לישנא
  - (2) The גמרא should have asked the more serious לישנא קמא לישנא לישנא לישנא מדיזק אמי at holds that ממי' שמי' היזק ראי' לישנא משנה

#### d) שאלה

- i) Why in fact don't we derive from the משנה at דף יא. that דף אמי' היזק ראי' שמי' היזק that דף יא.
- ii) After all it's a הלוקה that after a הלוקה that there needs to be some גודא that marks the boundary of the הלוקה
- iii) And at this שלב of the סוגיא we haven't yet realized that a מסיפס גרוע של קנים that doesn't protect against 'היזק ראי' isn't enough to serve as this גודא

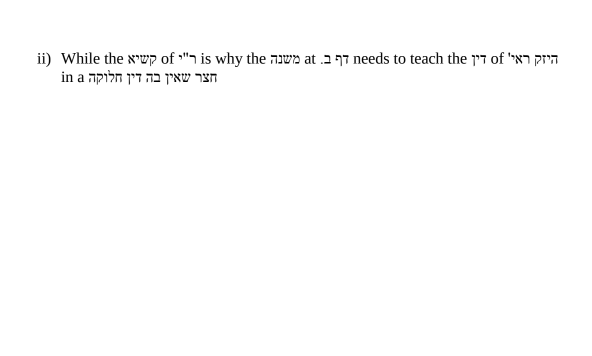
#### e) תשובה

- i) Even at this early part of the סוגיא we realize that the גודא can be a מסיפס גויל and doesn't protect against היזק ראי'
- f) So the קשיא remains
  - i) Why does the גמרא ask for דף ב' and לישנא לישנא that the דף ב. דף is already חויוא
  - ii) When the דף יא. דף יא. אי doesn't prove that משני אמי' so it's left to the היזק ראי' שמי' היזק to teach that היזק ראי' שמי' היזק ראי' שמי
- 10) המשך of תירוץ תוספות to explain why the תנינא asks תנינא
  - a) If the purpose of the משנה at דף ב. is to teach that היזק ראי' שמי' היזק
  - b) the משנה should have taught this דין in a case of a משנה where we can't be טועה and think that the purpose of the משנה is to teach for a הצר שאין בה there can still be חלוקה if there was an agreement by קנין
  - c) So it must be that the purpose of the משנה is in fact only to teach for a הצר שאין בה and the דין הלוקה that there can still be חלוקה if there is agreement by קנין and the קנין isn't מענין דברים בעלמא קנין דברים בעלמא
  - d) and the קשיא remains that this דף יא. already תנינא in the דף יא. at משנה at דף יא.

- 11) אמרא תירוץ to the תנינא of תנינא
  - a) לשון of the גמרא
    - i) אי מהתם הוה אמינא אפילו פחות מכאן במסיפס בעלמא קמ"ל הכא כותל" אי מהתם הוה אמינא אפילו
  - b) ביאור of the תירוץ as understood by our גרסא in תוספות

    - ii) The משנה teaches nothing about היזק ראי'
- 12) המשך of תוספות as explained by מהרש"א
  - a) הקדמה to the תוספות of תוספות
    - i) Return to תוספות as תוספות has just explained it
      - (1) If the purpose of the משנה at דף ב. is to teach that משי' שמי' היזק ראי'  $\tau$
      - (2) the משנה should have taught this דין in a case of a הצר שיש בה דין חלוקה where we can't be טועה and think that the purpose of the משנה is to teach for a הלוקה if there was an agreement by קנין
      - (3) So it must be that the purpose of the משנה is in fact only to teach for a הצר is in fact only to teach for a קנין fifthere is agreement by קנין is isn't a אין דברים בעלמא if there is agreement by קנו ברוחות if נו ברוחות if קנין דברים בעלמא
      - (4) and the קשיא remains that this דף יא. already תנינא in the הנינא at .דף יא. at משנה
  - b) קשיא
    - i) Why doesn't the גמרא answer that the purpose of the משנה at דף  $\tau$  is in fact to teach that שמי' שמי' שמי' שמי'
    - ii) And
      - (1) the reason that the משנה sets out this דין in the case of a חצר שאין בה דין חלוקה חלוקה
      - (2) is to teach that
        - (a) a שותף who agrees to do a חלוקה of a דין חלוקה בה דין ממח't avoid making a בותל that protects against היזק ראי
        - (b) by saying I agreed to do a הלוקה only on condition that I won't become מחויב to join in building a יכי איתרצאי לחלוק אבל על מנת לעשות גודא גודא
- 13) הקדמה to the מהרש"א of מהרש"א
  - a) דף ב: at תוספות ד"ה וכיון
    - i) קשיא of ר"י to לישנא בתרא

- (1) Why does the משנה deal with חצר שאין בה דין and if there's an agreement by קנין for חלוקה there's a חיוב to build a היזק ראי' because שמי' היזק
- (2) When the משנה could more simply have dealt with הצר שיש בה דין חלוקה where there's no need for an agreement on הלוקה and once any שותף demands היזק ראי' need to build a כותל to avoid היזק ראי'
- ii) תירוץ
  - (1) The משנה teaches also that
    - (a) a שותף who agrees to do a חלוקה of a דין חלוקה בה דין ממח't avoid making a בותל that protects against היזק ראי'
    - (b) by saying I agreed to do a חלוקה only on condition that I won't become מחויב to join in building a גודא גודא לחלוק אבל על מנת לעשות גודא איתרצאיי לארת איתרצאיי
- b) אשיא to ר"י
  - i) the א גמרא at .זף has just established that the משנה teaches nothing at all about 'ידף א has just established that the היזק ראי
- 14) שיטה of מהרש"א מהרש" of יש גורסין איטה
  - a) ד"ה וקא משמע לן ד"ה וקא תוספות מנועמון actually relies on the סברא ססר סברא מנועמון מנועמון as part of מירוץ מעומע העניגא that's different from the תירוץ of מירוץ as we've explained it for our גרסא גרסא
    - i) Namely
      - (1) by its לשון "אי מהתם הוה אמינא אפילו פחות מכאן במסיפס בעלמא קמ"ל הכא כותל"
      - (2) The גמרא means that
        - (a) the purpose of the משנה at .דף ב. is in fact to teach that היזק ראי' שמי' היזק
  - b) now
    - i) the איש of י" is certainly understandable for the שיטה of יש that holds that the דף ב. teaches that שמי היזק ראי' שמי היזק ראי' שמי היזק ראי' שמי
    - ii) but we still need to explain that ר"י had a סוגיא in the סוגיא that's different from ours
    - iii) Because ר"י wouldn't himself set out a תירוץ and תירוץ that are "קרובין" to the גמרא and תירוץ
  - c) קרובין" and doesn't say "דומין ממש" because
    - i) The קשיא of the גמרא is תנינא in the דף יא. at .דף יא.



## :דף ג

#### גמרא מאי בינייהו

[דף ג עמוד ב] בגמרא מאי בינייהו איכא בינייהו דאיכא דוכתא לצלויי מרימר כו' כצ"ל כנראה מדברי התוס' וק"ל:

## תד"ה הג"ה בי קייטא

תוס' בד"ה הג"ה בי קייטא ובי סיתווא הוי כמו איכא תיוהא ושרי עכ"ל הס"ד לפי הג"ה זו מקום אחד היה דבסיתווא התחילו לסתור אותו ולעשותו בי קייטא לקייטא ובקייטא התחילו סותרין אותו לעשותו בי סיתווא לסיתווא ושרי לכולי לישנא דהוי כמו תיוהא מחמת קור וחום וק"ל:

בהג"ה ואם ב' בתי כנסיות היו ב' מקומות כו' עכ"ל ההג"ה זו אינה לדעת הרא"ש שכתב דמרימר ומר זוטרא סברי משום צלויי אלא כדעת האחרונים שכתב הר"ן דמרימר ומר זוטרא נמי חיישי לפשיעותא דמדמסיק תלמודא בעיא דרבינא כו' ש"מ הכי נמי ס"ל כו' ע"ש והשתא כתבו דאם נפרש שלא כהגה"ה הראשונה שהיה במקום אחד אלא שהיו בב' מקומות שהיה להם ב"ה דקייטא וב"ה דסיתווא דהשתא לא היה תיוהא מקור וחום צ"ל דחזו להן בקוע ותיוהא ולכך לא חשו לפשיעותא א"נ כיון דיש שם ב"ה אחר אין לחוש כו' אפי' ללישנא דפשיעותא והא דקאמר דאיכא דוכתא לצלויי כו' ואפ"ה חייש לפשיעותא היינו באין שם ב"ה אלא דוכתא אחרת אבל ביש שם ב"ה אחר אין לחוש אפי' ללישנא דפשיעותא ודו"ה:

- 1) גמרא according to the גרסא of מהרש"א
  - a) אחריתי איניש בי כנישתא עד דבני בי כנישתא אחריתי
    - i) Because we're הייש either
      - (1) משום פשיעותא that the replacement בית הכנסת might not be built
      - (2) or משום צלויי that there might not be a מקום תפלה when the first בית הכנסת is destroyed
  - b) מאי בינייהו דאיכא דוכתא לצלויי
  - c) מר זוטרא and מר זוטרא would destroy and rebuild their summer בית הכנסת in the winter and they would destroy and rebuild their winter בית הכנסת in the summer
- 2) הג"ה בתוספות as explained by מהרש"א
  - a) There are two possible מהלכים to understand the מרימר of מרימר and מר זוטרא
    - i) First מהלך
      - (1) there was only one בית הכנסת that was destroyed and rebuilt every summer for winter and every winter for summer
        - (a) the winter cold didn't allow the summer format of the בית הכנסת to be used in the winter

- (b) the summer heat didn't allow the winter format of the בית הכנסת to be used in the summer
- (c) the heat and cold count as a תיוהא a serious structural defect
- (d) if there is a בית הכנסת a בית be destroyed even if there is no replacement בית הכנסת
- ii) second מהלד
  - (1) There were two בתי כנסיות
    - (a) one was used in the summer and was destroyed in the winter and rebuilt for use next summer not because of the תיוהא of heat or cold
    - (b) the other was used in the winter and was destroyed in the summer and rebuilt for use next winter not because of the היוהא of heat or cold
- b) קשיא
  - i) For the second מהלך
    - (1) I understand that because there was a second בית הכנסת they weren't הייש לאלויי
    - (2) But why wasn't there a פשיעותא of פשיעותא
- c) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - i) The ששי for פשיעותא didn't apply
    - (1) Either because there was an actual תיוהא other than heat or cold
    - (2) Or even if the old בית הכנסת is never rebuilt they could still be מתפלל in the remaining בית הכנסת and the ששיעותא doesn't apply where there is a remaining בית הכנסת
- d) קשיא
  - i) We established that we're הייש for פשיעותא even where there's דוכתא לצלויי
- e) תירוץ
  - i) We're חייש for פשיעותא only where the דוכתא לצלויי isn't a בית הכנסת
- מהרש"א (3)
  - a) The תוספות is consistent with נימוקי יוסף
  - b) The תוספות isn't consistent with רא"ש who says that אמימר ומר זוטרא מממר ומר אוטרא who says that רב חסדא and say there we're never חושש and the only דוכתא לצלויי is that there be דוכתא לצלויי

## **Τ**Ρ Τ.

## תוספות ד"ה הכי קתני

[דף ד עמוד א] תד"ה הכי קתני כו' וסיפא נמי יש לפרש כן אבל סתם בקעה כו' עכ"ל משום דקשיא להו דהשתא נמי תיקשי דיוקא דרישא דקאמר ובמקום שנהגו לגדור בבקעה מחייבין אותו הא סתמא אין מחייבין אדיוקא דסיפא דקתני ומקום שלא נהגו לגדור בבקעה אין מחייבין אותו הא סתמא מחייבין מש"ה הוצרכו לומר דבסיפא נמי יש לפרש כן אבל סתם בקעה כו' ומיהו רבא שפיר קא מקשה ליה מאי אבל כיון דברישא נמי מבקעה קסליק לא הל"ל אבל בבקעה כו' אלא אבל סתם כו' ובגינה מקום שלא כו' וממילא ההוא סתמא אבקעה הוה קאי דמיניה קסליק ודו"ק:

- משנה (1
  - a) רישא
    - i) וכן בגינה מקום שנהגו לגדור מחייבין אותו
  - b) סיפא
    - i) אבל בבקעה מקום שנהגו שלא לגדור אין מחייבין אותו
- 2) גמרא
  - a) קשיא
    - i) From the משמע says it's מחם חתם needs no גדר while from the סיפא it's אדר that משמע that מעמע athat גדר משמע that גדר מעמע מחם בקעה מחם מחם לא
    - ii) How can it be that the rule for סתם בקעה in the סיפא is stricter than the rule for חתם גינה in the אינה in the רישא
  - b) אביי of אביי
    - i) The רישא that reads "וכן בגינה מקום שנהגו לגדור מחייבין אותו"
    - ii) means
      - וכן [סתם] גינה [מחייבין אותו] [ובבקעה] במקום שנהגו לגדור מחייבין אותו
  - c) רבא
    - i) קשיא as explained by רש"י
      - (1) If the רישא already dealt with בקעה why does the אבל begin with אבל "אבל that suggests we hadn't yet discussed בקעה
      - (2) The משנה should instead have read this way
        - (a) אביי as explained by אביי
          - (i) וכן [סתם] גינה [מחייבין אותו] [ובבקעה] במקום שנהגו לגדור מחייבין אותו
        - (b) The סיפא per the רבא of רבא
          - (i) אבל <del>בבקעה</del> מקום שנהגו שלא לגדור אין מחייבין אותו
- תוספות (3

- a) אביי to אביי
  - i) Review the אביי and סיפא as explained by אביי
    - (1) רישא
      - (a) וכן [סתם] גינה [מחייבין אותו] [ובבקעה] במקום שנהגו לגדור מחייבין אותו
    - (2) סיפא
      - (a) אבל בבקעה מקום שנהגו שלא לגדור אין מחייבין אותו
  - ii) It's correct that this approach resolves the קשיא from בקעה to בקעה to בקעה
  - iii) But it results in a new בקעה for בקעה
    - (1) The רישא suggests that there is no חיוב for סתם בקעה
    - (2) The סתם בקעה suggests that there is a חיוב for סתם בקעה
- b) תירוץ
  - i) סיפא explains the רישא and סיפא read this way
    - (1) רישא as explained earlier
      - (a) וכן [סתם] גינה [מחייבין אותו] [ובבקעה] במקום שנהגו לגדור מחייבין אותו
    - (2) סיפא
      - (a) אבל [סתם] בקעה ומקום שנהגו שלא לגדור [בגינה] אין מחייבין אותו
- 4) מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) Then why does רבא ask that the סיפא should begin with אבל שנהגו שלא "אבל במקום שנהגו "אבל לגדור"
    - ii) After all the סתם בקעה needs to begin with "אבל סתם בקעה" to teach that סתם בקעה has the same גינה שלא לגדור in a גינה in a גינה
  - b) תירוץ
    - i) רבא means that
      - (1) Since the רישא ends with a reference to בקעה במקום שנהגו לגדור
      - (2) the אבל סיפט could have begun with "אבל סתם" without repeating the word "אבל as follows
      - אבל סתם ומקום שנהגו שלא לגדור בגינה אין מחייבין אותו (3)

## **דף ד**:

## גמרא לא צריכא

[דף ד עמוד ב] בגמרא לא צריכא דקדים חד מינייהו כו' דאע"ג דחזית נעשה מבחוץ לצד חבירו והיאך יכנס לשם מ"מ טוב כו' עיין בר"ן ועוד נראה דבשעת עשיית הכותל כי הכא אפשר לו לעשות גם לצד חבירו וק"ל:

- משנה (1
  - a) בבקעה ... אם רצה כונס לתוך שלו ובונה ועושה חזית מבחוץ
  - b) אם עשו מדעת שניהם בונין את הכותל באמצע ועושין חזית מכאן ומכאן
- 2) גמרא
  - a) קשיא
    - i) Where שמעון and שמעון together build a כותל between their two בקעה in a בקעה
    - ii) Why need both put up a הזית to show that they built the כותל together when they could get the same result if neither puts up a הזית
  - b) תירוץ
    - i) When the משנה says that both should put up a הזית
    - ii) The משנה means that if ראובן puts up a חזית then שמעון should protect himself by putting up a second חזית to proves that ראובן didn't build the השות himself on his own רשות
- מהרש"א (3
  - a) קשיא
    - i) If כותל sets up a חזית he needs to place it on the side of the בותל that faces the שמעון of שמעון
    - ii) how could ראובן have put a חזית on that side of his כותל without getting permission from שמעון
  - b) תירוץ
    - i) The משנה advises שמעון to put up a ראובן if דאובן puts up a חזית while ראובן and are entering each other's שמעון to build a כותל together

# רש"י ד"ה המקיף את חבירו

בפרש"י בד"ה המקיף את חבירו כו' דסתם בקעה מקום שנהגו שלא כו' עכ"ל וכשגדר הרביעית מגלגלין עליו הכל דה"ל כיורד לתוך שדה חבירו שלא ברשות וכיון שלא מיחה חייב לשלם ועיין בר"ן:

- משנה (1
  - a) אותו מחייבין אותו והשני' והשלישית אין מחייבין אותו וגדר את הראשונה והשני' והשלישית אין מחייבין אותו
  - b) אומר אם עמד וגדר את הרביעית מגלגלין עליו את הכל ר' יוסי אומר אם א
- 2) נימוקי יוסף
  - a) קשיא
    - i) Under the דין of שלא ברשות שלא חבירו שדה הבירו היורד לתוך
    - ii) שמעון has to reimburse שמעון isn't מוחה when ראובן improves שדה שדה שמעון שלא ברשות שמעון שלא ברשות
    - iii) Why doesn't the דין apply here
  - b) תירוץ
    - i) שמעון didn't get a benefit within the meaning of "היורד" so long as there is no גדר on all four sides

### רש"י ד"ה אימא סיפא

בד"ה אימא סיפא כו' קס"ד השתא דתנא ניקף וה"ה מקיף אלא כו' עכ"ל ולעיל כתב דל"ג ניקף ודוחק לומר דקאמר דתנא ניקף משום דהלשון מוכיח כן דקתני אם עמד כמו שכתב לעיל ועוד אמאי קאמר דל"ג ליה דהא א"נ דגרסינן ליה מוקמינן לה נמי אמקיף משום דה"ה ונראה דמה שכתב לעיל דל"ג ליה אינו מפרש"י אלא מדברי הג"ה אבל רש"י גרס שפיר ניקף במתני' ושפיר קאמר הכא דתנא ניקף וק"ל:

- משנה (1
  - a) אותו משלש רוחותיו וגדר את הראשונה והשני' והשלישית אין מחייבין אותו
  - b) וגדר את הרביעית מגלגלין עליו את הכל (ניקף וגדר את הרביעית אלגלין או אם עמד (ניקף וגדר את הרביעית אלגלין או אם די וויקף או או הכל
- 2) משנה on the משנה
  - a) Don't be אם עמד ניקף וגדר" instead the correct אם גרסא is "אם עמד וגדר"
- 3) גמרא
  - a) ניקף says that the ניקף needs to pay whether it's the מקיף or the ניקף who completes the גדר on the fourth side
- 4) רש"י
  - a) Although יוסי 'ה in the משנה is "תנא ניקף" meaning that the ניקף must pay if the  $4^{th}$  side
  - b) "הוא הדין" that the ניקף must pay if it's the מקיף who completes the  $4^{th}$  side
- 5) מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) How does רש"י on the גמרא fit with רש"י in the משנה that says not to be גורס that says not to be משנה ליקף '' אם עמד ניקף
  - b) Possible תירוץ
    - i) משנה in the גמרא doesn't mean that the משנה actually refers to ניקף
    - ii) Instead גמרא in the גמרא points out that
      - (1) Despite the דיוק that the words "אם עמד" in the משנה refers to the ניקף who is "עומד" to be גודר the fourth side after the מקיף built the גודר on the other three sides
      - (2) משלם if it's the מקיף who is גודר the fourth side
  - c) Two קשיות
    - i) First קשיא
      - (1) It's a דוחק to say that רש"י in the גמרא refers only to a דיוק when the actual words of ממצה in the גמרא are that the משנה is "תנא ניקף"
    - ii) Second קשיא

(1) Why is it that רש"י decides not to be "ניקף" in the משנה when רש"י could explain – as in the גמרא – that although the הדין is משנה still הדין that the same דין applies if it's the מקיף who completes the fourth side

## d) תירוץ

i) Must be that רש"י in fact was גורס the word ניקף in the משנה and it's a הג"ה to יוקף on the משנה who says not to be "גורס "ניקף"

### תד"ה שני' ושלישית לא

תוס' בד"ה שניה ושלישית לא אומר ר"י דהיינו טעמא כו' עכ"ל האי טעמא דנפטר אשניה ושלישית פסיקא להו כדקאמר התם בפרק כיצד הרגל לדידי סגי לי בנטירה (זוטא) [בר זוזא] אלא דא"כ ליפטר נמי ארביעית וכתבו טעמא חיובה דרביעית דאין לך אדם כו' וכה"ג כתבו לקמן אבל בקונט' פי' טעם לפטור אשלשה משום דיצא מב"ד זכאי וע"ז הטעם הקשו דא"כ גם ברביעית כו' וק"ל:

- משנה (1
  - a) אותו משלש רוחותיו וגדר את הראשונה והשני' והשלישית אין מחייבין אותו
  - b) אומר אם עמד וגדר את הרביעית מגלגלין עליו את הכל ר' יוסי אומר אם א
- 2) גמרא
  - a) הקדמה
    - i) For a reason not relevant here the גמרא says that תנא קמא and ר' יוסי agree that the ניקף needs to pay whether it's the מקיף or the ניקף who is גודר the fourth side
  - b) קשיא
    - i) where do תנא קמא and ר' יוסי disagree
  - c) תירוץ according to one איבעית אימא
    - i) In a case where the מקיף completed the fourth side
      - (1) ניקף says that the ניקף shares the cost only for the fourth side
      - (2) ניקף says the ניקף must share the cost of all four sides
- 3) רש"י
  - a) The reason that תנא קמא says the ניקף pays only for the fourth side is that
    - i) "דעל דמי הראשונות כבר יצא מהם [ניקף] זכאי בב"ד"
    - ii) Meaning
      - (1) Since מקיף couldn't recover for the first three sides before he completed the fourth side
      - (2) He can't by his own action change that prior דין for the three sides
- 4) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) This reasoning goes too far because even at the point that מקיף had completed all but a מפח of the fourth side the יוצא זכאי בבית דין would be יוצא זכאי בבית דין
    - ii) With the result that the ניקף should have to pay only for the final טפה
  - b) תירוץ
    - i) Must be that this is the reason that why the תנא קמא says the מקיף can't recover for the first three sides

- (1) We established in ד"ה המקיף את ד'ה that to make ניקף pay means to apply the דירו שלא ברשות שדה הבירו לתוך שדה חבירו to benefit חבירו
- (2) ניקף says ניקף argues that he has no real benefit from three גדרים בדרים because for him נטירתא בר מטירתא בר זוזי to separate the שדות of the שדות from שדות of the מקיף is enough
- c) קשיא
  - i) So for מקיף why does ניקף pay for the fourth מקיף if the מקיף completes it
- d) תירוץ
  - i) once a person is already surrounded by גדרים on three sides
  - ii) אנן סהדי that "אין לך אדם" who wouldn't invest in a fourth גדר to be protected on all four sides
  - iii) so the מקיף did benefit the ניקף by building the fourth גדר

## דף ה.

## תד"ה ואי לא דאיננא לך

[דף ה עמוד א] תד"ה ואי לא דאיננא לך כו' מדלא קאמר ואי לא מגבינא לאפדנא כו' עכ"ל ר"ל שלא היה לו להפחידו בדבר דלא דינא הוא אי לא הוה סבר כר' יוסי אלא אדינא דס"ל כרבנן דמחייבינן ליה מיהת אגר נטירא היה לו להפחידו דאי לא תתן לו אגר נטירא מגבינא לך לאפדנא כו' דבכה"ג אדינא קאמרי ליה בפ"ק או מחינא לך כו' עד שתתן לו אגר נטירא ודו"ק:

- משנה (1
  - a) אותו משלש רוחותיו וגדר את הראשונה והשני' והשלישית אין מחייבין אותו
  - b) ר' יוסי אומר אם עמד וגדר את הרביעית מגלגלין עליו את הכל
- 2) גמרא
  - a) If the מקיף builds the fourth wall
    - i) ניקף must pay
      - (1) A minimum of דמי נטירתא according to הייא בר רב
      - (2) And as much as שגדר מקיף for ר' יוסי according to רב הונא
  - b) אדות of רבינא surrounded a דות of רוניא
  - c) אבינא built a wall around רבינא מטירתא דמי נטירתא דמי from דמי from דמי in full payment
  - d) רבא told רוניא that
    - i) unless רוניא accepted the offer of רבינא
    - ii) רבא would be פוסק based on רב הונא מככording to רוניא that ר' יוסי needs to pay לפי מה שגדר מקיף
- 3) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - a) שאלה
    - i) When רב said "and if you don't pay אגר נטירתא I'll rule with רב and make you pay ילפי מה שגדר מקיף
    - ii) Did רבא
      - (1) Mean that the הלכה follows רב הונא according to ר' יוסי
      - (2) And that unless רוניא settled רבא would apply the הלכה
    - iii) Or did רבא
      - (1) Hold that the הלכה follows תנא קמא according to חייא בר רב need only pay אגר נטירתא
      - (2) And להפחידו said "unless you follow the הלכה per תנא קמא I'll have you pay as required by "רב הונא

- b) תשובה
  - i) If רבא wanted to threaten רבא agreed with תנא קמא
    - (1) He wouldn't do so by threatening to rule שלא כהלכה
    - (2) Instead he would threaten that
      - (a) Unless רוניא voluntarily paid דמי נטירותא as required by תנא קמא
      - (b) רבא would enforce payment by being אגבה לאפדנא or by being מחינא סדילואה דלא מבע דמא

## תד"ה ד' לצלא

בד"ה ד' לצלא כו' והר"א פי' דהך ארעא כו' עכ"ל ויש ליישב גם לפירושו דשייך האי מעשה הכא דהך ארעא היתה היא שהיה רבינא מקפה מד' רוחות ורוניא היה בכולן אריסא של רבינא והיה סבור דאף אם נאמר במקום אחר שיהיה לאריס דין מצרן הכא שא"א לשום אדם שיהיה מצרן בקרקע זו גם לאריס אין דין מצרן והשיב לו רב ספרא כמו שאתה מצרן בגופה של קרקע מד' רוחותיו הרי גם הוא שהוא האריס ועובדן הוא מצרן מד' רוחותיה כדאמרי אינשי ד' לצלא כו' ודו"ה:

- 1) גמרא as understood by רבינו תם
  - a) This ציור shows the דוניא of רבינא and רבינא before ראובן bought the דאובן



- b) דוניא then bought שדה מחל and the רוניא was surrounded on all sides by the חניא of רוניא רוניא  $\alpha$
- c) רבינא claimed he had the first right as a בר מצרא to buy the דהובן of ראובן
- d) ר' ספרא ברי' דרב ייבא "ruled in favor of רוניא because "ד' לצללא ד' meaning that רוניא had the same בר מצרא and it didn't matter that רבינא was a on three sides and אברן was a טוע only on one side
- 2) גמרא for the שיטה of רבינו אברהם as understood by מהרש"א
  - a) The initial מצב
    - i) שדות of רבינא surrounded a שדות of ראובן
    - ii) אריס was an רוניא in all רבינא of רבינא
    - iii) שדה ראובן and ended up surrounded by the חוניא in which רבינא was an אריס was an
  - b) טענה of רבינא
    - i) If there was a second גוף הקרקע in גוף הקרקע as an אריס as an בר could a have a בר claim equal to the claim of מצרא
    - ii) But since there was no second גוף הקרקע in גוף הקרקע then the claim of as owner of the גוף הקרקע should prevail over the claim of אריס as an סייא
  - c) רב ספרא disagreed
    - i) Just as גוף קרקע on all four sides ("ד' לצלא") כו מצרא on all four sides ("ד' לצלא")
    - ii) רוניא on all four sides ("ד' לצללא") בר מצרא on all four sides ("ד' לצללא")

## דף ה:

## תד"ה כי היכי דלא ליטרדן

[דף ה עמוד ב] בד"ה כי היכי דלא ליטרדן כו' ומיהו קשה מהא דפריך לר"ל מכותל כו' דשמא לא יבנה זה את הכותל כו' עכ"ל פי' דהדבר תולה באחרים אם יתחייב כלל לפרוע דומיא דשוכר ומשכיר אבל בסיפא בסמך לו כותל כו' פריך שפיר לרבא ולאביי דלא שייך למימר התם הכי דשמא לא יבנה כו' כיון דתוך זמנו מתחיל מתחילת סומכו לו כותל אחר עד שיגמר כפרש"י והדבר תולה בדעתו שיבנה עביד שפיר שיפרע גו זימניה וק"ל:

- 1) First הקדמה
  - a) ריש לקיש
    - i) A לוה isn't נאמן to say he was פורע תוך זמנו because חזקה אין אדם פורע תוך זמנו
  - b) אביי ורבא
    - i) A לוה is believed if he claims he was פורע תוך זמנו
    - ii) Because the הוב will certainly become due anyway
    - iii) So
      - (1) if the לוה has the money now
      - (2) he can decide to prepay now כי היכי דלא ליטרדן to avoid the trouble of repaying later
- 2) second הקדמה
  - a) משנה on בכור
    - i) אב הבן isn't believed if he claims that תוך זמנו (before 30 days) he was מודה a בכור
- 3) Third הקדמה
  - a) משנה on השוכר בית
    - i) a שוכר isn't believed if he claims that he paid rent תוך זמנו
- תוספות (4
  - a) קשיא
    - i) Both the בכור on בכור and the משנה on השוכר בית are קושיות to אביי ורבא
  - b) תירוץ
    - i) A person doesn't pay תוך זמנו כי היכי דלא ליטרדן where it's possible that the payment will never become due
    - ii) And for שוכר will never become due if the בן dies 'שוכר and for שוכר and for שוכר the rent will never become due if the נופל and the שוכר is forced to leave
- 5) משנה as explained by the גמרא
  - a) רישא

- i) Where a כותל between the שמעון and שמעון collapses
- ii) ראובן can demand that שמעון join him in building the ד' אמות up to ד' אמות
- iii) שמעון is believed if he claims that he paid his share to ראובן תוך זמנו before כותל completed the כותל

## b) סיפא

- i) ראובן can't demand that שמעון pay for the cost of the כותל above ד' אמות
- ii) But
  - (1) if טמען is סומך a second כותל that's taller than ד' אמות
  - (2) שמעון has to pay his share of the entire cost of the first wall including the cost for the portion above ד' אמות
  - (3) And he's not believed if he claims that he paid his share for the part of the first wall above ד' אמות

#### 6) גמרא

- a) קשיא
  - i) The רישא of the משנה is a קשיא to ריש לקיש
  - ii) The סיפא of the משנה is a קשיא to אביי ורבא

#### תוספות (7

a) The אביי should also be a אביי ורבא because שמעון doesn't know תוך זמנו whether אמות will complete the ד' אמות to mand so can't rely on כי היכי דלא to explain why he paid תוך זמנו

### 8) מהרש"א

- a) קשיא
  - i) Then why is the סיפא of the משנה a קשיא to אביי ורבא
  - ii) After all אביי ורבא can explain that שמעון isn't believed because he doesn't know if he'll ever be כותל to pay for the כותל
- b) תירוץ
  - i) In the סיפא whether שמעון will ever be הייב depends on whether שמעון decides to be ד' אמות that's higher than ד' אמות
  - ii) So שמעון can say I knew that I would be כותל o מומך higher than ד' and would definitely need to pay תוך 'I decided to pay כי היכי דלא ליטרדן" I decided to pay זמנו

### תד"ה אילימא

בד"ה אילימא דא"ל כו' הא כיון דאין אדם פורע תוך זמנו ואנן סהדי כו' עכ"ל צ"ע דה"ל להקשות בפשיטות כיון דאיכא עדים שזה עשה הכותל דומיא דסיפא דאיירי בכה"ג כמ"ש התוס' לעיל ועוד דאי לא הוי עדים היה נאמן במגו שלא הלוה לו כלום אי אמרי' מגו במקום חזקה ואפי' לא עביד איניש דפרע בגו זימניה וכיון דאיכא עדים ה"ל כמלוה בעדים ואיצטריך לאשמועינן דא"צ לפורעו בעדים ולמה תלו הדבר בכיון דאין אדם פורע תוך זמנו ויש ליישב בדוחק דהכא ברישא כיון שעל שניהם לעשות הכותל א"נ דמיירי במרצי חד לחבריה אי הוה עביד דפרע תוך זמנו אין כאן הלואה בעדים כלל ודו"ק:

### משנה (1

- a) רישא
  - i) Where a כותל between שמעון and שמעון collapses
  - ii) ראובן can demand that שמעון join him in building the ד' אמות up to ד' אמות
  - iii) שמעון is believed if he claims that he paid his share
- b) סיפא
  - i) ראובן can't demand that שמעון pay for the cost of the כותל above ד' אמות
  - ii) But
    - (1) if טמך is סומך a second כותל that's taller than ד' אמות
    - (2) שמעון has to pay his share of the entire cost of the first wall including the cost for the portion above ד' אמות
    - (3) And
      - (a) בחזקת שלא נתן עד שיביא ראי' שנתן
      - (b) אמעון isn't נאמן if without a ראי' he claims that he paid his share for the part of the first wall above ד' אמות
- 2) אוספות at 'עמוד א' at מארבע אמות ולמעלה at 'ד"ה מארבע אמות ולמעלה
  - a) קשיא
    - i) In the סיפא why is there a שמעון at some point had to pay ראובן and the issue is whether שמעון was חיוב this חיוב
    - ii) Why can't ממעון claim "I owe ראובן nothing because I not שמעון built the entire כותל"
  - b) תירוץ
    - i) there are ראובן that ראובן demanded that שמעון join in building the כותל and that wave refused
  - c) note that
    - i) מהרש"א will explain below that also for the רישא on the first four אמות of the מהרש"א it must be that there are ראובן that בותל demanded that join in building the שמעון and that שמעון refused

ii) Because otherwise in the שמעון too שמעון can claim that he himself built the כותל

## 3) גמרא

- a) ריש לקיש
  - i) האומר פרעתיך בתוך זמני אינו נאמן משום דחזקה דאין אדם פורע תוך זמנו
- b) קשיא to ריש לקיש
  - i) the משנה says that שמעון is believed in the רישא
  - ii) it would be a שמעון that שמעון is believed where he claims to have paid ראובן
  - iii) So the משנה must teach that שמעון is believed even where he claims that he paid חוך זמנו
- 4) ד"ה אילימא at אילימא
  - a) קשיא
    - i) Why does the גמרא ask that for ריש לקיש it's a שמעון that שמעון is believed if he claims that he paid ראובן בזמנו
    - ii) ריש לקיש can say that the משנה needs to teach the רבותא that שמעון isn't that we don't say that שמעון because
      - (1) אנן סהדי the ב"ד can assume the same as if there were ב"ד that ראובן that built the טמעון in the רישא and triggered an obligation by ראובן to pay
      - (2) מהרש"א says אין אדם פורע חזקה אין אדם will explain below why this point is relevant to the תוספות  $\alpha$
      - (3) And we follow a מאן דאמר who says בעדים צריך לפורעו בעדים אחבירו בעדים אחבירו בעדים אחבירו בעדים אחבירו בעדים

#### 5) מהרש"א

- a) First קשיא
  - i) Why does תוספות need to say אגן סהדי built the רישא in the when we have the following two proofs that there are in fact actual עדים that saw demand that join in building the כותל and that saw שמעון refuse
  - ii) First proof
    - (1) we earlier set out the reason why תוספות says that it must be that there were סיפא in the סיפא
    - (2) and we established that the same reason would result in חוספות holds that there were רישא in the אדים
  - iii) second proof
    - (1) the סוגיא at a later point discusses whether we say מיגו במקום חזקה
    - (2) now

- (a) if there are no שמעון so that שמעון can claim "I built it myself" and if we do say מיגו במקום חזקה
- (b) then
  - (i) the משנה wouldn't be a קשיא for ריש even if it deals with where שמעון says that תוך זמנו he paid ראובן
  - (ii) because שמעון would be מיגו with a מיגו that if he were lying he could have claimed "I built it myself" and this מיגו would override the אין אדם פורע תוך זמנו
- b) Second קשיא
  - i) Why does the תוספות apply only for ריש לקיש who says חזקה אין אדם who says פורע תוך זמנו
- c) תירוץ בדוחק to the second קשיא
  - i) Even though the משנה deals with where ראובן demanded that שמעון join in building the שמעון and שמעון refused
  - ii) still
    - (1) if עביד איניש דפרע תוך זמנו contrary to ריש לקיש
    - (2) The combination of
      - (a) The דין that there's a שמעון on תוך זמנו even תוך זמנו to join in building the
      - (b) And the דין that אדם פורע תוך זמנו
  - iii) makes it likely
    - (1) despite the fact that עדים saw שמעון at one point being מסרב
    - (2) that שמעון paid שלא בזמנו and there never was a הלואה in the first place
  - iv) So
    - (1) there is not even a המלוה את הבירו בעדים צריך לפרעו בעדים אמינא applies here
    - (2) and it would be no רבותא for the משנה to say that שמעון when he claims that he was פורע בזמנו

### תד"ה ואפילו מיתמי

בד"ה ואפי' מיתמי כו' וא"ל דההיא סוגיא סברה כטעמא דרב פפא דהא במסקנא משני כשחייב כו' עכ"ל ואף על גב דלית הלכתא כרב פפא מ"מ מצינן למימר כיון דמלתא דרב פפא הוזכר שם אזלא הסוגיא אליביה אבל הא לא קשיא להו למימר דההיא סוגיא סברה כאביי ורבא דהכא דפרע איניש בגו זימניה וה"נ סברי רב פפא ורב הונא בריה דרב יהושע דהא כיון דלא הוזכר שם זאת הסברא לית לן למימר דסוגיא סתמא דתלמוד התם אזלא שליבא דהלכתא ודו"ה:

בא"ד ור"י אינו מוסיף כ"א כתובת כו' משמע ב"ח לא משכח בשום ענין דנפרעין כו' עכ"ל אף על גב דמשכחת ליה גם בב"ח וכשחייב מודה כדמסיק הא מלתא דפשיטא היא ולא איצטריך ליה לרב אסי ולר"י לאשמועינן ועוד דמברייתות דהתם שמעינן ליה דמוקמינו ליה התם בהכי וה"ל:

בא"ד ובפ' ד' וה' דפריך כו' דקי"ל דטעמא הוי משום צררי כו' עכ"ל הכי קשיא להו לפום ההוכחה שהוכיחו מדר' יוחנן דאינו מוסיף כו' ע"כ דלית לן לאוקמא מלתא דר"י כטעמא דרב פפא אלא כרב הונא דקי"ל כותיה וא"כ מאי פריך בפ' ד' וה' בשור שנגח דלא שייך צררי וה"ל:

- 1) First גביי' הקדמה from יתומין גדולים
  - a) אין גובין מן יתומים גדולים אלא בשבועה
- 2) Second הקדמה
  - a) רב פפא
    - i) A בעל חוב can never be גובה from יתומין קטנים
  - b) רב הונא ברי' דרב יהושע
    - i) It's only where there's a צררי אתפסי' that a בעל חוב can't be גובה from יתומין קטנים
    - ii) It follows that a בעל חוב can be גובה from יתומין if "חייב מודה" where the was owing and there was no צררי עריים אורה שור was owing and there was no
  - c) The הלכה follows רב הונא ברי' דרב יהושע

| הלכה           |  | גביי' מן יתומין קטנים |                  |   |
|----------------|--|-----------------------|------------------|---|
| אין הלכה כמותו |  | לא גובין בשום אופן    | רב פפא           | 1 |
| הלכה כמותו     |  | גובין כשחייב מודה     | רב הונא ברי' דרב | 2 |
|                |  | וברור דליכא צררי      | יהושע            |   |

- 3) Third גביי' תוך זמנו הקדמה
  - a) אדם פורע תוך זמנו say that רב פפא אדם פורע תוך זמנו
  - b) ריש לקיש says אין אדם פורע תוך זמנו אפילו
    - i) It follows at a minimum that where a תוך זמנו the מלוה can use this מלוה to recover from שבועה without a שבועה
    - ii) תוספות considers below whether this rule also applies to יתומין קטנים

- c) The הלכה follows ריש לקיש
- 4) Fourth הקדמה
  - a) הוספות and רא"ש assume that
    - i) דיש who says חזקה אין אדם פורע שיש would also say that תוך תוך there is a אתפיס אים עררי עוד אתפיס אתפיס אתפיס אתפיס אולוה און אוקה א

| הלכה           | האם טוענין ליתמי  | האם טוענין ליתמי   | גביי' מן יתומין קטנים |                  |   |
|----------------|-------------------|--------------------|-----------------------|------------------|---|
|                | קטנים אשר לוה פרע | גדולים אשר לוה פרע |                       |                  |   |
|                | חובו תוך זמנו     | חובו תוך זמנו      |                       |                  |   |
| אין הלכה כמותו |                   |                    | לא גובין בשום אופן    | רב פפא           | 1 |
| הלכה כמותו     |                   |                    | גובין כשחייב מודה     | רב הונא ברי' דרב | 2 |
|                |                   |                    | וברור דליכא צררי      | יהושע            |   |
|                |                   |                    |                       | רב אסי           | 3 |
|                | אדם פורע ומתפיס   | אדם פורע ומתפיס    |                       | רב פפא ורב הונא  | 4 |
|                | צררי תוך זמנו     | צררי תוך זמנו      |                       | ברי' דרב יהושע   |   |
| הלכה כמותו     | נבאר להלן         | אין אדם פורע       |                       | ריש לקיש         | 5 |
|                |                   | ומתפיס צררי תוך    |                       |                  |   |
|                |                   | זמנו               |                       |                  |   |

- 5) Fifth גמרא הקדמה in ערכין
  - a) רב אסי
    - i) אין גובין מן נכסי יתומין קטנים אלא אם כן רבית אוכלת בהן
  - b) ר' יוחנן
    - i) גובין אף לכתובת אשה משום מזוני
  - c) קשיא to רב אסי
    - i) It's משמע from certain ברייתות that a בעל חוב can be גובה from נובה even where יתומין קטנים isn't אוכלת בהן
  - d) תירוץ to the רב אסי to the רב אסי
    - i) The ברייתות deal with where הייב מודה

| הלכה           | האם טוענין ליִתמי | האם טוענין ליתמי   | גביי' מן יתומין קטנים |                  |   |
|----------------|-------------------|--------------------|-----------------------|------------------|---|
|                | קטנים אשר לוה פרע | גדולים אשר לוה פרע |                       |                  |   |
|                | חובו תוך זמנו     | חובו תוך זמנו      |                       |                  |   |
| אין הלכה כמותו |                   |                    | לא גובין בשום אופן    | רב פפא           | 1 |
| הלכה כמותו     |                   |                    | גובין כשחייב מודה     | רב הונא ברי' דרב | 2 |
|                |                   |                    | וברור דליכא צררי      | יהושע            |   |
|                |                   |                    | גובין כשחייב מודה     | רב אסי           | 3 |
|                |                   |                    | וברור דליכא צררי      |                  |   |
| אין הלכה כמותן | אדם פורע תוך זמנו | אדם פורע תוך זמנו  |                       | רב פפא ורב הונא  | 4 |
|                |                   |                    |                       | ברי' דרב יהושע   |   |
| הלכה כמותו     | נבאר להלן         | אין אדם פורע       |                       | ריש לקיש         | 5 |
|                |                   | ומתפיס צררי תוך    |                       |                  |   |
|                |                   | זמנו               |                       |                  |   |

e) Note that

i) the תירוץ of the רב אסי for רב אסי in line 3 is consistent with the הינא of ר' הונא of in line 2 that יתומים קטנים depends on whether there's a צררי אתפסי' that צררי אתפסי'

#### תוספות (6

- a) שאלה
  - i) Does ריש לקיש apply also to דין יתומין הוא on line 5 that בתוך זמנו we're not צררי אתפסי' that צררי אתפסי' צררי אתפסי'
  - ii) If so
    - (1) and if רב אסי agrees with both ריש לקיש on line 5 and also with רב הונא ברי' on line 2 that there is יתומין קטנים where there's no יתומין קטנים ארכי אתפסה מצררי אתפסה
    - (2) Then for מלוה a מלוה should be גובה from יתומין קטנים if the מת תוך was מת תוך
- b) First תשובה based on the מסכת ערכין in מסכת
  - i) Can't be that ריש לקיש says in line 5 that בתוך זמנו we're not צררי דרי אתפסה even for יתומין קטנים
  - ii) Because then
    - (1) if רב אסי also follows the שיטה of ערב יהושע on line 2 that there is צררי אתפסה יתומין אופים where there's no ערבי אתפסה צררי אתפסה צררי אתפסה יתומין אופים יש
    - (2) The גמרא could have answered for רב אסי that the ברייתות that say there can be 'יתומין קטנים deal with a לוה who is מת תוך זמנו
- c) מירכא to the תשובה
  - i) Maybe ריש לקיש in fact says in line 5 that בתוך זמנו we're not צררי דרי הושש even for יתומין קטנים
  - ii) And the reason the גמרא doesn't say that the ברייתות deal with a לוה who's מת doesn't say that the ברייתות is that the ערכין follows the שיטה in line 1 that we're never השש צררי even where there is no השש צררי
- d) תירוץ to the פירכא
  - i) We've seen that the ערכין in the end answers that the ברייתות deal with where הייב מודה
  - ii) And we've established that this מהלך applies only for רב הונא ברי' דרב יהושע in line 2
- 7) מהרש"א at ד"ה ואפילו
  - a) קשיא
    - i) How can תוספות even consider that the ערכין in גמרא follows רב פפא in line 1 when we've established that the הלכה follows רב הונא ברי' דרב יהושע in line 2
  - b) תירוץ

i) The ערכין in גמרא anyway deals with the יב פפא in line 1 even though the ברי דרב יהושע in line 2

### c) קשיא

- i) Why doesn't תוספות also ask that
  - (1) Maybe ריש לקיש in fact says in line 5 that בתוך זמנו we're not צררי דיתו for צררי אתפסה even for יתומין קטנים
  - (2) And the reason the גמרא doesn't say that the ברייתות deal with a לוה who's מת בתוך זמנו is that the ערכין in doesn't follow the מת בתוך זמנו in line 5 and instead follows the שיטה and ברי' דר' יהושע in line 4 that אדם פורע תוך זמנו

### d) תירוץ

- i) We've established that the הלכה follows ריש לקיש that אין אדם פורע תוך זמנו
- ii) And the ערכין in ערכין doesn't even mention the שיטה of ברי and רב הונא ברי' אדם פורע חוד that אדם פורע תוך זמנו

### 8) תוספות of תוספות

- a) מסקנא of תוספות
  - i) ריש לקיש says that בתוך זמנו we're חושש for צררי אתפסה for יתומין קטנים
- b) Here's proof
  - i) Since
    - (1) רב אסי says "אין גובין מן נכסי יתומין קטנים אלא אם כן רבית אוכלת בהן"
    - (2) And מוסיף is מוסיף מזוני" לכתובת אשה משום מזוני"
  - ii) It must be that there's no case where a גובה is גובה from יתומים so that there's no any exception for where the מת תוך זמנו was מת תוך זמנו
  - iii) Now
    - (1) Assuming that the הלכה follows ריש לקיש in line 5 אסי and ר' יוחנן both agree with the ריש לקיש of ריש לקיש
    - (2) It follows that ריש לקיש must hold that there can be no יתומים from יתומים even where מת לוה תוך זמנו
- 9) מהרש"א at בא"ד ור' יוחנן אינו מוסיף
  - a) קשיא
    - i) How can חוספות assume that ר' יוחנן and ר' יוחנן exclude any case that involves a
    - ii) When we've seen that the גמרא itself established that רב אסי says a בעל חוב is חייב מודה where חייב מודה
  - b) תירוץ

i) The case of כשחייב is a מילתא דפשיטא that רב אסי and ר can hold without mentioning it – especially since the מסכת ערכין in מסכת ערכין מודה deal with

### תוספות of תוספות

- a) הקדמה
  - i) גובה holds that a ניזק can be גובה from יתומין קטנים
- b) קשיא
  - i) We've established that רב אסי agrees with רב אסי that there's יתומין from יתומין where אתפסי' because then there's חשש סל צררי אתפסי'
  - ii) Why doesn't the גמרא answer that there is נזק for נזק because the צררי doesn't apply to נזק that there is נזק

## דף ו.

## תד"ה סומך לפלגא

[דף ו עמוד א] בד"ה סומך לפלגא כו' ומודה רב הונא בקרנא כו' עכ"ל במהרש"ל עשה כאן ב' דיבורים וכן הוא גם בדפוס חדש ואין צורך אבל כוונת דבריהם דכמו דפליגי בין באורך בין בגובה כן מפרש ר"ת דמודה רב הונא בקרנא ולופתא מיירי נמי בין באורך בין בגובה וכן ומודה רב נחמן כו' מיירי בכל גוונא וק"ל:

# דף ז.

### תד"ה במסיפס

[דף ו עמוד ב] גמ' במסיפס בציר מי' מצי משתמיט ליה אמר אמצורי קמצרינא במחיצת י' כו' כצ"ל וכ"ה בערוך בערך מצר וכ"ה ברי"ף וברא"ש ובר"ן ע"ש:

### תוספות ד"ה ב' חצירות

תוס' בד"ה ב' חצירות כו' אינו נמוך אצל חצירו כו' לעיל כי קאימנא חזו לי כו' כצ"ל: תוספות ד"ה היינו הך

[דף ז עמוד א] בד"ה היינו הך וא"ת כו' ולעיל איצטריך לכדאמרי' כו' עכ"ל ק"ק דאין זה תלוי בקושייתם דהא בהאי דמתרץ דאע"ג דלא משתמש אלא בתיבנא כו' לא מתרץ למאי איצטריך הד דלעיל וע"כ צ"ל נמי דאיצטריך לכדאמרי' כו' ויש ליישב ודו"ק:

- גמרא (1
  - a) First עובדא
    - i) איתבר תתאי ואיתבר תחאי ושמעון הוה דייר תחאי ואיתבר תתאי
    - ii) שמעון wants to rebuild the house and offers at his expense to relocate ראובן during the rebuilding
    - iii) ראובן can refuse and say לא טרחנא I don't want the trouble of moving"
  - b) Second עובדא
    - i) Part 2
      - (1) שמעון wants to block the current הלונות in a כותל of כותל and משמעון offers to rebuild the whole house with הלונות at a higher level and at his expense to relocate שמעון during the rebuilding
      - (2) ראובן can refuse and say לא טרחנא
  - c) קשיא
    - i) היינו הר
    - ii) We already established in the first אובן that ראובן can say I don't want the trouble of moving
  - d) תירוץ

i) The second case teaches that ראובן can say לא טרחנא even if he doesn't live in the house and uses it only for תיבני וציבי

### תוספות (2

- a) קשיא
  - i) At the point when the גמרא asked היינו and didn't yet realize the תירוץ of תיבנא וציבי
  - ii) Why didn't the גמרא also **ask** why the first עובדא is needed once we have the second עובדא

### 3) מהרש"א

a) Actually the קשיא applies even after the גמרא answers that the second עובדא teaches the תיבנא וציבי of תיבנא וציבי

### תד"ה א"ל בדידי

בד"ה א"ל בדידי כו' ותימה שהיה יכול להאפילו כו' עכ"ל דאפי' למאי דמסיק דלא מצי למימר אידור ביה כדדרו אבהתי דאחין שחלקו אין להם זה על זה כלום ניחא בדרך דמוכר למימר אידור ביה פנימי כמו שפרש"י לקמן בהמוכר את הבית אבל בחלונות כיון דבית בלא אורה אינו שוה כלום אדרבה אית לן למימר דמוכר בעין יפה מוכר ומכר האור שבחלק חבירו ואין לו להאפילו עליו ודו"ק:

- 1) First הקדמה
  - a) עמוד ב' at עמוד
    - i) האחין שחלקו אין להן לא דרך זה על זה ולא חלונות זה על זה
- 2) Second הקדמה
  - a) רשב"ם רש"י

    - ii) מוכר באובן is considered as if he was מוכר בעין מוכר מוכר מוכר all of the rights the מוריש had in שדה חיצון including the right of the מוריש to walk in שדה חיצון
- 3) גמרא here
  - a) Where איספלידא (an איספלידא) and שמעון took a גינה (גינה (גינה (גינה מ) איספלידא)
  - b) שמעון can build a wall in the תרביצא that blocks off light to the איספלידא
- 4) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) Because an איספלידא without אורה has no value at all
    - ii) we ought to consider that שמעון counts as the אור מוכר בעין יפה of the אור סוכר בעין יפה מוכר בעין יפה on its way to the איספלידא

# תד"ה והוא דקרו לי' בית כור

בד"ה והוא דקרו ליה כו' ונימא דדמים מודיעים כו' דמי בית כור כו' עכ"ל ולכאורה לפי קושייתם ה"ל לתרוצי בפשיטות דלא איירי בנתנו לו דמי בית כור דהשתא לא הוי הדמים מודיעים ובמ"י מצאתי וז"ל ונימא דדמים מודיעים אי דמי בית כור אי דמי לתך כו' דהשתא מדמי לתך נמי קשיא להו דהוי הדמים מודיעים ואפי' לא קרי ליה בית כור דהיינו שלא ידע הלוקח שקרוי בית כור אמאי ישלים לו המוכר עד בית כור ותרצו דאוזיל גביה אפילו מדמי לתך דהשתא ליכא מודיעים כלל ואי קרו ליה כו' א"נ דלא אוזיל גביה ואיכא דמים מודיעים למוכר ואפי' לא קרו ליה בית כור ודאי דלא ישלים ליה אלא דמ"מ יכול לומר הלוקח כיון דלא ידע שקרוי בית כור ע"כ לבית כור ממש נתכוונתי ואם תרצה כו' ומיהו קצת קשה אמאי לא אוקמוה לתרץ כגון שנתן לו דמים יותר מלתך ופחות מבית כור דליכא הדמים מודיעים כלל ויש ליישב כיון דלתך בכלל דמיו דמי לתך מקרי ודו"ק:

- ברייתא (1
  - a) אמא אלא מכר לי' אלא שמא לתד הגיעו שלא לתד הגיעו שלא מכר לי' אלא שמא
  - b) והוא דמתקרי בית כור
- תוספות (2
  - a) הקדמה
    - i) Except for a שיטה that תוספות will mention below
    - ii) Wherever in this דין depends on מוכר having a שדה that's מתקרי בית מתקרי בית that's מתקרי בית כור" the גמרא means that the לוקח knows the שדה he's buying is "מתקרי בית כור" but is actually only a לתך
  - b) קשיא
    - i) נימא הדמים מודיעים
      - (1) So that even if מחלוקת why don't we resolve the מתקרי בית כור why don't we resolve the מחלוקת based on whether the לוקח paid for a בית כור
      - (2) Namely if the לוקח paid for a בית כור בית מוכר must deliver a בית כור בית כור שלם even if לתך מתקרי בית כור
  - c) Two מהרש" both of which מהרש" will discuss in detail below
    - i) First תירוץ
      - (1) דמי לתך paid even less than דמי לתך
      - (2) That's why
        - (a) If the לתך isn't בית כור takes a full מתקרי בית כור
        - (b) If the לתך is מתקרי בית כור takes only a לתך
    - ii) Second תירוץ
      - (1) The לוקח paid דמי לתך
        - (a) If the לתך isn't מתקרי בית כור

- (i) the לוקח can say either give me בית כור ממש or תחזיר מעותי or תחזיר
- (b) If the מתקרי בית כור is מתקרי
  - (i) the לתך takes only a לתך

### מהרש"א (3

- a) קשיא to the first תוספות of תוספות
  - i) Instead of saying לוקח paid even less than דמי לתך
  - ii) Why isn't it enough for תוספות to say that the לוקח paid less than a בית כור and that's why he doesn't get a בית כור if בית כור
- b) תירוץ based on מגילה ישנה
  - i) In addition to the נימא הדמים מודיעים based on גרסא בימא הדמים בימא הדמים המmely that "if paid בית כור שלם should give him בית כור ממש even if "לתך מתקרי בית כור"
  - ii) מגילה ישנה says that תוספות also asked "and if לוקח paid only מוכר the מוכר מוכר מתקרי בית כור לוקח isn't יבית כור מתקרי בית כור "מתקרי בית כור לוך"
  - iii) And it follows from this גרסא that תוספות must answer that the לוקח paid neither דמי לתך nor דמי לתך and instead paid even less than דמי לתך
- c) קשיא
  - i) Why isn't it enough for the שיטה of מגילה ישנה that the לוקה paid more than דמי but less than דמי בית כור
- d) תירוץ
  - i) Since דמי would be included in the דמים we'd say that הדמים מודיעים that should get only לתך
- 4) מהרש"א of מהרש"
  - a) קשיא
    - i) We said for 'דמי לתך that לוקח actually paid דמי לתך
    - ii) Why aren't the מוכר that מוכר is correct even if לתך isn't לתך
  - b) תירוץ
    - i) Unlike the מהלך for תוספות that we set out in the הקדמה
    - ii) תירוץ ב' says that
      - (1) In all cases of the גמרא there is in fact a לתך that's מתקרי בית כור
      - (2) And
        - (a) when the גמרא refers to a case where לתך isn't מתקרי בית מתקרי מתקרי the גמרא means that the מתקרי didn't know that לתך לתך מתקרי בית כור  $\dot{t}$
        - (b) when the גמרא refers to a case where לתך is מתקרי בית מתקרי the גמרא מתקרי בית כור מתקרי בית כור לתך או מתקרי בית כור מתקרי בית כור לתך או להפא להפא מתקרי בית כור מו

- iii) Now for 'תירוץ ב'
  - (1) דמי paid only דמי and
    - (a) if לוקח לתך לא לתך in the sense the לוקח didn't know the לוקח לוקח ממעה ממער מוכר שנית לי בית כור שנית מעותי שמבה ממע מוכר שנית לי בית כור או מוכר שנית לי בית מעותי שמבה ממער לוקח ליית מעותי שנית מעותי שנית ליית מעותי שנית מעותי שני
    - (b) But if לוקח did know then the מוכר gives him only a לתך

## דף ז:

### תד"ה ולא סולמות

[דף ז עמוד ב] בד"ה ולא סולמות כו' ונראה לר"י כגון שלקח זה בית וזה עלייה וחצר כו' עכ"ל לא הוי צריך לפרש וזה עלייה וחצר אלא שהחצר של שניהם כן מצאתי במ"י:

- גמרא (1
  - a) וו על זו טולמות להם סולמות זו על זו וכו' ואין אין להן דרך אין להן דרך אין שחלקו אין שחלקו אין אין דרך או על או

    - ii) סולם" rights מעון "סולם" rights
- 2) רשב"ם
  - a) the reference to סולם rights means that where ראובן takes a חצר and שמעון takes an 'ילי' then שמעון can't place his סולם in the עלי' עלי'
- תוספות (3
  - a) קשיא
    - i) what does the גמרא add with the סולמות of סולמות
    - ii) we already know from אין להן דרך זה על that they have no access rights
  - b) תירוץ
    - i) This is what the גמרא means
      - (1) דאובן took the עלי' and the דער took the עלי' and the דער
      - (2) Even though סולם can place the סולם in the חצר he can't be סולם the סולם against the בית
- 4) מגילה ישנה based on מגילה
  - a) The same מעלי would have applied if עליי took the עליי and both took the אמעון מאט took the דאר בשותפות
  - b) The point still is that although שמעון has access to the חצר he can't lean his סולם against the בית that בית owns

## דף ח. ודף ח:

# תוספות ד"ה לפי קירוב וד"ה איפרא וד"ה יתיב רב יוסף

בד"ה לפי קירוב בתים כו' פי' ר"ת ונותנים כו' עכ"ל מה שהכריחו לפרש כן עי' ברא"ש בשם ר"י הלוי:

[דף ח עמוד א] בד"ה איפרא כו' דהורמין בנו"ן כמו הורמין בר לילתא כו' עכ"ל כצ"ל ועיין ר"פ הספינה:

בד"ה יתיב רב יוסף כו' אלא כדפ"ה דרב יוסף דקבלה משום כו' עכ"ל כצ"ל:

# תד"ה אכפיי' לרב נתן

[דף ח עמוד ב] בד"ה אכפייה לרב נתן כו' ואר"ת דהאי כפייה בדברים כו' ועוד תירץ דהכא קבלו עליהם כו' עכ"ל ק"ק דא"כ מאי מייתי ראיה מהכא לההיא דממשכנין כו' ואי מיירי נמי בכי האי גוונא א"כ ל"ל לפלוגי בין אמיד ולא אמיד הוי ליה לפלוגי בין קבלו עליהם ללא קבלו עליהם או בין כפיית דברים לכפייה אחרת ויש ליישב וק"ל:

- 1) First הקדמה
  - a) בא אכפי' לרב נתן בר אמי ושקיל מיני' ד' מאות זוזי לצדקה
- 2) Second הקדמה
  - a) 'ילע מצות עשה שמתן שכרה בצדה אין בית דין מוזהרים עלי
  - b) אדקה is a צדקה שמתן שכרה בצדה based on "כי בגלל הדבר הזה אברכך"
- 3) Third הקדמה
  - a) "ופקדתי על כל לוחציו" teaches that a גבאי צדקה is a "לוחץ" if he's
- 4) גמרא
  - a) ממשכנין על הצדקה from an איש אפרause a גבאי באיז counts as a "לוחץ" only if he's מקד מיד אמיד איש איש איש איש מופה מופה איש דלא אמיד מו
  - b) Proof is that אמש was איש אמיך ר' נתן בר אמי who was an איש אמיד
- תוספות (5
  - a) רבא to רבא
    - i) We established that בית isn't מצות על because מזהר is a מצות מצות נשה is a מצות whose מכבדה is a מתן שכרה בצדה מחן שכרה ו
  - b) תירוץ
    - i) Either רבא was כופה רב נתן בר אמי only בדברים
    - ii) Or כופה had been מקבל that רב נתן בר אמי could be
- 6) מהרש"א
  - a) קשיא

# b) תירוץ

i) the proof from רב נתן בר אמי is only that ממשכנין from an כפיי' if the כפיי' כפיי' מקבל or if the person is כפיי' כפיי'

# c) קשיא

i) why does the גמרא assume that it's at all relevant whether the person is an איש

## דף ט.

# תד"ה אין פוחתין

[דף ט עמוד א] בד"ה אין פוחתין כו' אבל ככר אין נותנין לו ולכך נותנין לו ב' סעודות כו' ואחת למחר דכי אזיל כו' עכ"ל כצ"ל:

# בא"ד אבל אין לפרש ובא"ד שבת נותנין לו ובא"ד ואם תאמר

בא"ד אבל אין לפרש דהטעם כו' היה ליתן לו ג' סעודות כי גם בלילה כו' עכ"ל ולא קשיא להו כיון דבלילה שנית אף כשיגיע בין יהודים לא יתנו לו א"כ גם למחר שני לא יהיה לו מה לאכול ויתנו לו עוד סעודה רביעית דאי הוה למיחש עוד למחר שני א"כ אין לדבר סוף וה"ל:

בד"ה שבת נותנין כו' היינו בלא אותה סעודה שיש לו לאכול מיד כו' עכ"ל דהך סעודה שאוכל מיד בשחרית היינו דמלווינא לה בהדיה ולא חש למיחשבה אבל בהך דמי שיש לו מזון י"ד סעודות פריך שפיר אי לרבנן חמיסר כו' כיון דמיירי בעניי העיר אמאי לא חשיב הך סעודה שאוכל מיד בהדייהו ודו"ק:

בא"ד וא"ת שבת אמאי נותנין לו ג' כו' והא הך מתני' ר"ע כו' עכ"ל וליכא לאקשויי דמי הכריח אותם לפרש דב' סעודות נותנין לו בע"ש אחת לליל שבת ואחת לשבת שחרית דאימא דאין נותנין לו בע"ש כ"א לליל שבת וסעודה שניה שלא יהיה אזיל ריקן אינו צריך בשבת וקושטא הוא דבשבת נותנין לו ג' סעודות אחד לשחרית ואחד למוצ"ש ואחד דלא אזיל ריקם ויעשה שבתו חול כר"ע וי"ל דמשמע ליה דנותנין לו בערב שבת ב' סעודות כמו בכל שאר ימי השבוע דאל"כ לא לישתמיט נמי למיתני במתני' דבע"ש אין נותנין לו רק סעודה אחת גם מתוך הסוגיא דפ' כל כתבי מוכח דנותנין לו בשבת סעודה אחת יתירה לכבוד שבת ודו"ק:

### 1) First הקדמה

- a) An עני who is עובר ממקום עובר brings along מזון סעודה from this prior מקום when he arrives in a new מקום
- b) The מעודות typically arrives in a מקום in the morning before סעודות are distributed to
- c) He is given two סעודות when he arrives so that he'll have a total of three -- סעודות -- he takes one of these מקום with him when he leaves for his next מקום on the morning of day 2

### 2) Second הקדמה

a) אין מחלקין תמחוי בלילה

| יש לו סעודה אחת ממקום שיצא משם       | 'מגיע כאן בבקר במקום א   |
|--------------------------------------|--------------------------|
| יש לו ג': אחת שלקח עמו וב' שנתנו לו  | נותנין לו ב' סעודות בבקר |
| לאחר סעודת שחרית נשארות לו ב' סעודות | אוכל סעודת שחרית         |
| לאחר סעודת ערבית נשארת לו סעודה אחת  | אוכל סעודת ערבית         |
| לוקח עמו אותה סעודה אחת              | יוצא בבקר למקום ב'       |

### תוספות (3

- a) the reason we see to it that he takes a סעודה with him to his next פת is to have פת יש is to have מקום to feel secure until he reaches the next מקום on day 2
- b) it's not out of concern that he might not find שחרית at חרית on day 2 and has to be ulater on day 2 and to a third מקום later on day 2
  - i) because as shown in the next table
  - ii) if that were the reason we'd have to give him three סעודות rather than two since no אין מחלקין will be given to him on the night of day 2 because אין מחלקין

|                                            | כשנותנין לו ב' סעודות                    |
|--------------------------------------------|------------------------------------------|
| יש לו סעודה אחת ממקום שיצא משם             | מגיע במקום א' בבקר                       |
| יש לו ג' סעודות: אחת שלקח עמו וב' שנתנו לו | נותנין לו ב' סעודות בבקר                 |
| לאחר סעודת שחרית נשארות לו ב' סעודות       | אוכל סעודת שחרית                         |
| לאחר סעודת ערבית נשארת לו סעודה אחת        | אוכל סעודת ערבית                         |
| לוקח עמו סעודה אחת                         | יוצא בבקר למקום ב'                       |
| אוכל אותה סעודה שלקח עמו                   | אלו אין במקום ב' יהודים                  |
| אין חולקין תמחוי בלילה ויהא רעב            | ואפילו אם יגיע בלילה במקום ג' שיהודים שם |

- 4) מהרש"א at בא"ד אבל אין לפרש
  - a) קשיא
    - i) why doesn't תוספות add that
      - (1) it can't be that the reason we give him a סעודה to take with him is out of concern that in his next מקום he might not find יהודים to give him סעודות on the morning of day 2
      - (2) because if that were the reason
        - (a) we'd have to give him **four** סעודות rather than two
        - (b) since otherwise he won't have a סעודה to take with him on the morning of day 3 as in this table

|                                               | לו יצויר דנותנין לו ג' סעודות           |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|
| יש לו סעודה אחת ממקום שיצא משם                | מגיע כאן בבקר                           |
| יש לו ד' סעודות: אחת שלקח עמו וג' שנתנו לו    | נותנין לו ג' בבקר                       |
| לאחר סעודת שחרית נשארות לו ג' סעודות          | אוכל סעודת שחרית                        |
| לאחר סעודת ערבית נשארת לו ב' סעודות           | אוכל סעודת ערבית                        |
| לוקח עמו ב' סעודות                            | יוצא בבקר ביום ב' למקום ב'              |
| אוכל אחת מאותן ב' סעודות שלקח עמו ונשארת לו   | אין שם יהודים בסעודה שחרית              |
| סעודה אחת                                     |                                         |
| אין חולקין תמחוי בלילה ויאכל סעודה אחת שיש לו | אפילו אם יגיע בלילה במקום ג' שיהודים שם |
| ואין לו סעודה לקחת עמו                        | למחר ביום ג' בבקר יוצא למקום ג'         |

- b) תירוץ
  - i) if we were to worry about day 3 we'd also need to worry about day 4 and so on
  - ii) ואין לדבר סוף
- לוספות of תוספות
  - a) קשיא

- i) a משנה in מסכת say that מיטול מן התמחוי לא יטול ב' סעודות לא יטול מן מיטול מן מיטול מן מיטול מן מיטול מן מיטול מיטול
- ii) yet we just saw that once we give the סעודות in addition the one he had in hand he has a total of three
- b) תירוץ as explained by מהרש"א at ד"ה שבת ד"ה
  - i) the מסכת פאה משנה doesn't count the עני takes with him from his prior place because that's the סעודה that he eats at שהרית when he arrives at the new place
- 6) רישא of the same מסכת פאה in מסכת as explained by תוספות
  - a) שבת נותנין לו ג' סעודות as in this table

| יש לו סעודה אחת ממקום שיצא משם       | מגיע כאן במקום א' בבקר ביום ששי          |
|--------------------------------------|------------------------------------------|
| יש לו ג': אחת שלקח עמו וב' שנתנו לו  | נותנין לו ב' סעודות בבקר                 |
| לאחר סעודת שחרית נשארות לו ב' סעודות | אוכל לסעודת שחרית בע"ש אותה שלקח עמו     |
| לאחר סעודת ערבית נשארת לו סעודה אחת  | אוכל לסעודת ערבית בליל שבת אחת שנתנו לו  |
| לא נשאר לו כלום                      | אוכל לסעודת שבת בבקר סעודה שני' שנתנו לו |
| יש לו ג'                             | שבת בבקר נותנין לו ג' סעודות             |
| נשאר לו א'                           | אוכל סעודת של"ס ומוצ"ש מהני ג' דנתנו לו  |
| לוקח עמו אותה סעודה אחת              | יוצא בבקר למקום ב'                       |

### גמרא פרק כל כתבי (7

- a) קשיא
  - i) סיפא of the same פאה in משנה
    - (1) מי שיש לו מזון י"ד סעודות לא יקח מן התמחוי
    - (2) The 14 סעודות are two סעודות a day for seven days
  - ii) How does this fit with רבנן
    - (1) who say a person needs to eat three שבת on שבת
    - (2) and for whom there would need to be 15 סעודות for a week
- 8) אמשך of מהרש"א at ד"ה שבת
  - a) קשיא
    - i) Maybe
      - (1) the סעודה in פאה into account the סעודה he brings with him
      - (2) and the reason the משנה refers to י"ד סעודות because the same as תוספות said earlier it doesn't count the סעודה he brings with him because the עני eats it right away at שהרית
  - b) תירוץ
    - i) The משנה on י"ד סעודות deals with an מבני העיר and isn't עובר and isn't עובר daily ממקום למקום
    - ii) And for this טעודה is no סעודה that he brings with him from elsewhere and there's no reason not to take into account the first סעודה of the week

- 9) המשך of the גמרא in פרק כל כתבי
  - a) פאה on why the סיפא of the פאה in משנה doesn't refer to 15 סעודות
    - i) the מסכת פאה מסכת follows ר' עקיבא who says עשה ואל תצטרך "עשה שבתך חול ואל תצטרך" לבריות"
- ii) so that for an שבת there are only two סעודות a day the same as בחול a day the same as תוספות סעודות ס
  - a) קשיא
    - i) If the משנה in פאה follows ר' עקיבא
    - ii) Why does the משנה of the משנה say that "שבת נותנין לו מזון ג' סעודות"
- 11) מהרש"א at בא"ד ואם תאמר
  - a) קשיא on the תוספות of תוספות
    - i) why not say that we give the עני three שבת on שבת as follows

| יש לו סעודה אחת ממקום שיצא משם            | מגיע כאן בבקר ביום ששי             |
|-------------------------------------------|------------------------------------|
| יש לו ב' (אחת שלקח עמו וא' שנותנין לו)    | נותנין לו א' בזמן סעודת שחרית בע"ש |
| לאחר סעודת שחרית נשארת לו סעודה אחת       | אוכל סעודת שחרית בע"ש              |
| לאחר סעודת ערבית ולא נשארת לו כלום מפני   | אוכל סעודת ערבית בליל שבת          |
| שחשש שלא יהא ריקן למחר אין לו מקום בערבית |                                    |
| ליל שבת                                   |                                    |
| יש לו ג'                                  | שבת בצהרים נותנין לו ג' סעודות     |
| נשארות לו ב' סעודות                       | אוכל סעודת שבת בצהרים              |
|                                           | אינו אוכל סעודה שלישית             |
| נשאר לו א' ללכת בדרך למחר                 | אוכל סעודה אחת למו"ש               |

- ii) it follows from the table that
  - (1) on ערב שבת the עני gets only one סעודה and on שבת he gets three סעודות
  - (2) So that he has a total of four for the two days or only two a day for שבת as well as for ערב שבת or 14 סעודות per week
- b) First תירוץ
  - i) The משנה never mentions a day in which an עני is given only one סעודה so it's מסתבר that he receives two ערב שבת on ערב שבת the same as on every other weekday
- c) Second תירוץ
  - i) it's משמע from the סעודה גמרא פרק כל כתבי that an עני is given an extra סעודה for כבוד שבת

# :דף ט

# תד"ה דהא הסיט

דף ט עמוד ב] בד"ה דהא הסיט כו' וקשה לריב"ם דבת"כ בפרשת ויהי ביום כו' אפי' כלים כו' אף על גב דלא שייך כו' עכ"ל כצ"ל:

בא"ד דלא מהדר אלא שיש חילוק בין כו' עכ"ל ומיהו קאמר ליה שפיר משרץ דגמרי' ביה טומאת אדם מטומאת בגדים ה"נ אית לן למילף טומאת אדם מבגדים בימי ספורו ואף על גב דבנבילה לא גמרינן טומאת אדם מבגדים אפשר דאיכא התם שום מיעוטא יתירה למעט אדם וק"ל:

## :דף יא

### תד"ה הכא אפשר

[דף יא עמוד ב] בד"ה הכא אפשר כו' ואכסדריה דבי רב כו' והרביעית גבוה ד' אמות כו' עכ"ל אלא שהד' אמות אינן מגיעות עד התקרה כמו שאר ג' מחיצות ולכך קרוי אכסדרה ולא ניחא להו לשיטתו לפרש כפי' רש"י דברביעית מוקפת חלונות דא"כ לא הוי קרי ליה אכסדרה דכל בית נמי מוקף חלונות מצד אחד משא"כ לפרש"י דשפיר קרי ליה אכסדרה כיון דמוקף חלונות מכל ארבע מחיצות וק"ל:

# דף יב.

## תד"ה הכי גרס ר"ח

[דף יב עמוד א] בד"ה ה"ג ר"ח ואי כו' בכרבא וזרעא ובהרודי כו' וזהו בהרודי עכ"ל מהרש"ל הגיה בהדורי ור"ל מלשון חזרה כמ"ש ובחזירתו עוד מושך כו' ואין צורך דבהרודי מלשון חרישה ור"ל דזורע בחרישתו וכן מפורש בערוך בערך רד גם ע"ש דברי המקשה לפר"ח שאינו כפרש"י וק"ל:

## :דף יב

# תד"ה מעלינן לי' כנכסי דבר מריון ובא"ד שהנגר

[דף יב עמוד ב] בד"ה מעלינן כו' ופר"ת מעלינן כו' אם לא בדמים יקרים כמו בני מריון כו' והשתא בהני לא שייך למימר מעלינן כו' דאטו אם האחד כו' עכ"ל פי' כיון דבלא טעם כו' והשתא בהני לא שייך למימר מעלינן ליה כו' כמ"ש הרא"ש לית לן למימר הכי אלא במקום שחבירו חפץ בה יותר משום דאית ליה ארעא אמצרא דחד אבל בהני שאין לחבירו ארעא אמצרא אי הוה אמרי' מעלינן בלא טעם וטענה רק כאילו בא להפסיד לחבירו שלא יקח א' מיצרא אטו אם הא' כו' ופרש"י בהך דמעלינן ליכא לקיומא לשיטת ר"ת דכיון דמטעם ומטענה אמר מעלינן בהני נמי מה"ט ומטענה הוה אמרי' מעלינן לחלוק כ"א מן השדות וקושטא דהוה תקשה לן דאטו אם האחד כו' דא"כ אין לדבר סוף ודו"ק:

בא"ד שהנגר מפסיק ביז ב' השדות ואם יחלוקו כל שדה לב' כו' עכ"ל ולאביי דאמר אפילו בכה"ג שיחלוקו כל שדה לשתים משום דבעינא אפושי אריסי היינו דוקא בב' שדות במקום א' אבל בשדה א' הא אמרינו דמקיש בכור לפשוט דמשמע דפסיקא ליה בפשוט דיהבינו ליה אחד מיצרא והיינו בשדה אחד ומזה שדקדקו התוס' לפרש לשיטת ר"ת שהנגר מפסיק ביו ב' השדות אבל אם היה מצד א' של נגר ולא היה דבר מפסיק ביניהם ודאי דיהבינו לכל א' אחד מיצרא אך ק"ל לפי' התוס' כיון דע"כ לכ"א מהם צריכין ליתן הנגרא כדמשמע בשמעתיו דליכא מאו דפליג דאיכא קפידא בנגרא מה ירויח האומר לאפושי אריסי בעינא דאם נחלוק הב' שדות לשתים באורך לפי משך הנגרא ע"כ צריכין אנו לחלק שיהיה חלק האחד מצד ימין לשמעון וחלק ב' הסמוך לנגרא לראובן ומצד הב' יהיה חלק האחד מצד שמאל לראובן וחלק הב' הסמוך לנגרא לשמעון וא"כ יהיה צריך כל א' מהם לב' אריסין כזה] ואם הא' יהיה באמצע בא' מהן גם חבירו כמו כן יהיה באמצע באחד מהן ואם נאמר לחלוק הב' שדות ברוחבן על רוחב הנגר גם בזה לא ירויח האומר לאפושי אריסי בעינא ולא יבא כלל חלקו באמצע ואפשר לקיים בדוחק הפי' הראשון ורצונו בב' אריסין ואף על גב שבחד מצרא נמי היה יכול לעשות לו כמו כן ב' שדות ובהן ב' אריסין הנה הוא רוצה שגם חבירו שבסמוך לו יצטרך לב' אריסין אבל מלשון הרא"ש ונ"י נראה שגם לפי' התוס' הוא חושש לחלק כד כדי שיבא חלקו באמצע ויהיה הוא שמור מב' צדדיו ולא חבירו ולא ידעתי להולמו והיה נראה לדבריהם דלאביי מה"ט דקאמר לאפושי אריסי ושיבא חלקו באמצע לית לו למיחש כלל אף אם לא יבא לשני כלום מו הנגרא ע"פ גורל וגם זה הוא דחוק ודו"ק:

### 1) גמרא as understood by רש"י

| רש"י                                       |                          |                                                  |  |  |
|--------------------------------------------|--------------------------|--------------------------------------------------|--|--|
| האם ראובן הריהו בר מצרא טענת ראובן         | טענת ראובן               | טענת שמעון                                       |  |  |
| עתא כן תן לי חלק במצר דידי                 | תן לי חלק במצר דידי      | חלוק לשדה בגורל                                  |  |  |
| יעתא אתרי נגרא 🥒 כן כן תן לי אותה שדה במצר | תן לי אותה שדה במצר דידי | נחלוק כל שדה בגורל                               |  |  |
| יעתא אחד נגרא 🥒 כן כן תן לי אותה שדה במצר  | תן לי אותה שדה במצר דידי | נעשה הגרלה לקבוע מי יקח<br>שדה א' ומי יקח שדה ב' |  |  |

- a) First יובן ארעא אמצרא דבי נשיא" אמצרא אמצרא "
  - i) שיה and שמעון are brothers and a שדה comes to them בירושה
  - ii) When the מוריש was still alive אובן bought a שדה near the מוריש of the מוריש

- iii) אדה wants his חלק of the שדה to border on the שדה he bought when the was still alive
- iv) שמעון wants the חלוקה to be by גורל
- b) דין in the first עובדא per רב יוסף
  - i) שמעון is זוכה because he says "מעלינן לי' כנכסי דבר מריון"
  - ii) Which means for רש"י that it's possible that the חלק that borders on שדה ראובן is מתברכת יותר
- c) Second יתרי ארעתא אתרי נגרי (יאורים" עובדא "תרי ארעתא אתרי נגרי
  - i) There are two שדות each with its own נגר that come ראובן to בירושה and
  - ii) When the שדות was still alive שדה bought a שדה near one of the אוריש of the
  - iii) אראובן wants his חלק of the ירושה to be the שדה that borders on the אדה that bought earlier
  - iv) שמעון wants each שה to be divided into two parts and for a גורל to determine which אה gets which part in each שדה so that each אה has a חלק in each שדה in each מדה and its נגר
- d) דין in the second עובדא per רב יוסף
  - i) שמעון is דוכה מדויל והאי לא מדויל מדויל מדויל שמעון "זימנין האי
  - ii) one שדה and its נגר may at times be better than the other since it's possible that one נגרא dries up and the other doesn't dry up
- e) Third יתרתי ארעתא אחד נגרא" עובדא"
  - i) There are two שדות side by side that come שמעון to בירושה and שמעון
  - ii) One שדות flows along both שדות
  - iii) When the מוריש was still alive דאובן bought a שדה that borders on one of the שדות
  - iv) אדה wants his חלק of the ירושה to be the שדה that borders on the דאובן that had already bought
  - v) שמעון wants to decide by גורל who gets which שדה
- f) The דין in the third עובדא
  - i) רב יוסף
    - (1) אוכה is זימנין דהאי are on the same זימנין מידויל and זימנין דהאי מידויל and זימנין נגר doesn't apply
    - (2) It follows that נהנה is שדה by taking the שדה that borders on his own while isn't סדום so סדום מלפין שמעון על מדת סדום יופין שמעון א
  - ii) אביי

- (1) אמעון is זוכה because he says בעינא לאפושי ארוסי
  - (a) "I prefer to decide by גורל who gets which שדה so that
    - (i) my שדה may end up between the שדה that ראובן bought and the שדה that באובן gets in the גורל
    - (ii) and שדה on both sides of my שדה will be שדה my "שדה my שומר"

### 2) רש"י

- a) קשיא
  - i) In the second עובדא
    - (1) Instead of needing to rely on the זימנין האי מדויל
    - (2) why doesn't רב יוסף say for שמעון more simply and the same as in the first that that מעלינן לי' כנכסי דבר מריון that adjoins מתברכת יותר is מתברכת יותר
  - ii) And
    - (1) in the third עובדא where זימנין דהאי isn't an issue because there is only one נגרא
    - (2) why is it that שמעון isn't זוכה for רב יוסף because מעלינן לי' כנכסי דבר מריון because מעלינן לי' מתברכת יותר adjoins מתברכת יותר am is מתברכת יותר
- b) תירוץ
  - i) The first עובדא deals with a בית הבעל where one שדה can be מתברכת יותר
  - ii) The second עובדא and the third עובדא deal with בית השלחין where מדבר are מתברכות equally
  - iii) it follows that
    - (1) in the second שמעון עובדא can differentiate the טענה only with a טענה of זמנין דהאי מדויל
    - (2) and in the third שמעון שמעון according to רב יוסף can't differentiate the שדות at all
- תוספות (3
  - a) שיטת רש"י on שיטת רש"י
    - i) It's a דוחק to say the cases are different because one is בית הבעל and the other is
- 4) גמרא according to רבינו תם as explained by מהרש"א

|                    | רבינו תם                  |                         |                     |  |  |
|--------------------|---------------------------|-------------------------|---------------------|--|--|
| טענת שמעון         | טענת ראובן                | האם ראובן הריהו בר מצרא |                     |  |  |
| חלוק לשדה בגורל    | תן לי חלק במצר דידי       | כן                      | חד ארעתא            |  |  |
| נחלוק כל שדה בגורל | קח שדה א' עם נגר שלה ואני | לא                      | תרי ארעתא אתרי נגרא |  |  |
|                    | אקח שדה ב' עם נגר שלה     |                         |                     |  |  |
| נחלוק כל שדה בגורל | 'קח שדה א' ואני אקח שדה ב | לא                      | תרי ארעתא אחד נגרא  |  |  |

- a) First עובדא עובדא "האי זבן מבר נשיא"
  - i) The facts are the same as described by רש"י
  - ii) But "מעלינן לי" means an arbitrary statement ("בלא טעם וטענה") by שמעון that "unless you pay me I have the absolute right to a גורל to decide who gets what of the הלק"
- b) Second תרתי אתרי נגרי" עובדא" and third תרתי ארעתא אחד נגרא" עובדא"
  - i) אדות doesn't own any שדות nearby
  - ii) Instead
    - (1) אדה שדה א' demands that there be a גורל on who takes אדה שי with its נגר and who takes אחד מצרא with its אחד מצרא with its אחד מצרא will be אחד מצרא will be אחד מצרא
    - (2) שמעון demands בלא טעם וטענה that each שדה be split into two חלקים and that a הלקים who gets which הלק
- c) Third יתרתי ארעתא אחד נגרא" עובדא
  - i) אדות doesn't own any שדות nearby
  - ii) Instead
    - (1) ראובן demands that there be a גורל on who takes שדה and who takes שדה so that the ירושה of each אחד מצרא will be אחד מצרא
    - (2) שמעון demands בלא טעם וטענה that each שדה be split into two חלקים and that a הלקים who gets which הלק

#### d) Now

- i) In both the second עובדא and the third שמעון עובדא can't rely on "מעלינן לי" without טעם וטעם because
  - (1) אמעון can arbitrarily say מעלינן only if ראובן had owned a prior שמעון and wants the benefit of a חלוקה that would have his prior שדה and his new שדה on אדה in that case שמעון can insist that ראובן needs to pay to get that benefit

### (2) But

- (a) שמעון can't say מפסיד מעלינן עלי to arbitrarily demand a מפסיד האובן to be מפסיד אחד מצרא by not having his חלק of the אחד מצרא to be אחד מצרא
- (b) Because by being arbitrary שמעון causes a loss to ירושה in the ירושה itself by splitting each שדה into two with the result that neither will have a אחד מצרא that's אחד מצרא
- (c) And

- (i) if we let שמעון make unreasonable demands
- (ii) אין לדבר סוף on how many subdivisions he could demand by being arbitrary and saying מעלינן
- ii) It follows that זימנין דהאי מדויל in the second עובדא only because זימנין דהאי מדויל
- 5) אמשך of מהרש"א at ד"ה מעלינן
  - a) שאלה
    - i) For עובדא ג' and עובדא ב' as understood by רבינו תם why can't it be that
      - (1) טעם is a טענה with "טעם וטענה" by שמעון that a שדה might be מתברכת מתברכת
      - (2) and that this doesn't avail for שמעון because אין לדבר סוף on how many might be necessary to satisfy שמעון
  - b) תשובה
    - i) if טעם counts as a valid טעם וטענה we'd make חלוקות despite the possibility that אין לדבר סוף
- 6) הקדמה to the המשך of the שיטה of the רבינו תם
  - a) Note that in עובדא ג'
    - i) According to רש"י
      - (1) שדה א' borders on a שדה owned by ראובן
      - (2) The טענה of שמעון is "בעשה ב" ומי יקח שדה א' ומי יקח שדה לקבוע מי יקח שדה לקבוע מי
      - שמעון (3) שמעון doesn't demand that there be שמעון of שדה א' and שדה ב'
    - ii) According to רבינו תם
      - (1) דאובן didn't own any prior שדות near שדה א' and שדה ב'
      - (2) the שמעון of שמעון according to רבינו תם is "נחלוק כל שדה בגורל"
  - b) now
    - i) For רש"י
      - (1) The שמעון of שמעון as understood by אביי אריסי אריסי is פשוט is פשוט
        - (a) שמעון wants a הגרלה that could result in his owning שמעון that lies between and is שדה ב' already owned and שדה ב' already owned and הגרלה gets in the הגרלה
      - (2) For רבינו תם
        - (a) we need to be מבאר precisely
          - (i) how שמעון proposes to make the גורל by גורל
          - (ii) and how the חלקים or חלקים he might get by גורל will be an advantage to שמעון
- 7) המשך of שיטה of רבינו תם

a) בינו אז says that in 'עובדא נגר אז was מפסיק between the two שדות as in this ציור איי איי איי איי איי איי איי

| ציור א' |   |     |        |
|---------|---|-----|--------|
| דה ב'   | Ç | נגר | שדה א' |

- 8) בא"ד שהנגר at בא"ד
  - a) קשיא
    - i) Why doesn't תוספות accept that the מפסיק  $\sin$ 't מפסיק between the two שדות as in 'ציור ב' where the שדות are on the same side of the נגר

| ציור ב' |        |  |
|---------|--------|--|
| נגר     | שדה א' |  |
|         | שדה ב' |  |

- b) First הקדמה to the מהרש"א of מהרש"א
  - i) אביי says in our גמרא that
    - (1) a בכור who receives a חלק בכור as well as a חלק פשוט receives these חלקים in adjoining plots
    - (2) By analogy to פשוט who receives one undivided שדה
- c) Second הקדמה to the מהרש"א of מהרש"א
  - i) קשיא
    - (1) how can אביי accept that שמעון says בעינא לאפושי אריסי
    - (2) If as a result of the הגרלה the two parts that a brother takes can be separated from one another
  - ii) תירוץ
    - (1) must be that a יורש is entitled to an undivided plot only for an individual מדות and not for what counts as two שדות
- d) תירוץ
  - i) it follows that in the third עובדא
    - עון Each שדה that שמעון wants to divide counts as a separate שדה
    - (2) Because שדות applies and the שדות are divided from one another by the נגר
- 9) מהרש"א of מהרש"
  - a) First הקדמה
    - i) a שדה next to the נגר has more value than שדות that don't border on the נגר
    - ii) Here's proof
      - (1) No one suggests that שדות can be divided as in this ציור ג'

| Γ | ציור ג' |        |        |
|---|---------|--------|--------|
|   | נגר     | שדה ב' | 'שדה א |

- b) Second הקדמה
  - i) אביי and משמע says נימוקי וסף say that it's אביי that when בעינא says בעינא
  - ii) שמעון means he wants the chance in a גורל
    - (1) for his שדה to be שדות that go by חלוקה to דאובן and to be משתמרת and to be משתמרת by them somewhat similar to the שיטה  $\Gamma$
    - (2) at the same time that the שדות of ראובן aren't באמצע any ממעון that go by שמעון חלוקה שמעון
- c) third הקדמה
  - (1) Either the שדות are divided parallel to the צירו ד' as in צירו ד'

| ציור ד' |  |     |  |  |
|---------|--|-----|--|--|
|         |  | נגר |  |  |

(a) And the שדות are distributed to them as in 1י ציור ד2 or in 2י so that each gets the benefit of a שדה that borders on the נגר

| ציור ד1 |       |       |     |       |       |
|---------|-------|-------|-----|-------|-------|
|         | שמעון | ראובן | נגר | שמעון | ראובן |

| 2יור ד' |       |     |       |       |
|---------|-------|-----|-------|-------|
| שמעון   | ראובן | נגר | שמעון | ראובן |

(2) Or the שדות are divided as in ציור ה'

| ציור ה' |       |       |  |  |
|---------|-------|-------|--|--|
| ראובן   | שמעון |       |  |  |
| שמעון   |       | ראובן |  |  |

- d) אשיא to רא"ש and נימוקי יוסף
  - i) In ציור ד'
    - (1) שמעון and שמעון each has one שדה that's באמצע of two אריסין of the other
    - (2) why does אביי suggest that after the גורל only one אדה will have a שדה that's באמצע
  - ii) And in ציור ה' neither has a שדה that's באמצע
- e) תירוץ
  - i) שמעון wants a הגרלה that can have the result in ציור ו' where באמצע is באמצע

| ציור ו' |       |       |     |       |       |
|---------|-------|-------|-----|-------|-------|
|         | ראובן | שמעון | נגר | שמעון | ראובן |

- f) קשיא
  - i) But then the הגרלה can result in ציור ז' where שמעון has no שדה on the נגר at all
  - ii) And we've resolved that it's a שדות that שדות on the נגר have more value

| ציור ז' |       |     |       |       |
|---------|-------|-----|-------|-------|
| שמעון   | ראובן | נגר | ראובן | שמעון |

## g) תירוץ

i) Must be that רא"ש and נימוקי hold that שמעון still prefers this הגרלה on the chance that the הגרלה will result in his שדות being the ones that are באמצע

## מהרש"א of מהרש" מהרש"

### a) הקדמה

- i) If we don't follow the שיטה מרא"ש and יוסף and we hold that it's not necessary that a הגרלה needs to have a possible result where either ראובן or שמעון is שמעון
- ii) The following ציור ה' shows the resulting אריסין and the resulting אריסין of and the resulting שמעון and דאובן

|         | ציור ח' |     |         |         |  |  |
|---------|---------|-----|---------|---------|--|--|
| 'אריס ב | 'אריס ב | נגר | 'אריס א | 'אריס א |  |  |
| דשמעון  | דראובן  |     | דשמעון  | דראובן  |  |  |

### (1) Note that

- (a) אריסין needs two שמעון and שמעון needs two אריסין
- (b) שמעון and שמעון each has a שדה that's not משתמרת by two אריסין of the other

### b) קשיא

i) Presumably שמעון ought to prefer a דיור ט' as in ציור ט'

| ציור ט'                    |  |         |         |  |
|----------------------------|--|---------|---------|--|
| שמעון שמעון נגר אריס ראובן |  |         |         |  |
|                            |  | 'אריס ב | 'אריס א |  |

ii) Where even if שמעון wants to use two אריסין he still has the benefit that both his אדיס are on אדיס and one of his שדות is משתמרת both by his own אריס on the right and by the ראובן on the left

### c) תירוץ

i) שמעון doesn't want a חלוקה and הגרלה that can result in ראובן needing only one אריס

# דף יג.

### תד"ה אית דינא

[דף יג עמוד א] תד"ה אית דינא כו' דא"כ יוכל אחד לסלק את חבירו ע"י עילוי דמים בחצר כו' עכ"ל לכאורה קשה למה נקט בחצר טפי משאר כל דבר ועוד בשוויו בלא עילוי דמים נמי תקשי ליה דאחד יכול לסלק את חבירו בחצר שאין בה דין חלוקה ונראה כי דבריו מובנים לפי מה שכתב הרא"ש דדינא דגוד או אגוד קאי אכולה מתני' זולתי אחצר לפי שאינו דבר העומד לעצמו אלא משתמש הוא לבית כו' עכ"ל ועיין בזה בב"י ח"מ סימן קע"א בשם הרמב"ן והשתא הריצב"א מפרש לה דדינא דגוד או אגוד קאי אכולה מתני' אף אחצר ואם ישומו הב"ד בשוויו ניחא אף על גב דהחצר משתמש הוא לבית הרי הב"ד ישומו החצר ממה ששוה הוא לפי שימושו לבית וכך יתן לו והרי לא יפסיד כלום אבל אי איירי בעילוי דמים בלא שומת ב"ד הרי האחד מעלה על החצר יותר משויו לצרפו לחצירו ולא לפי מה שהוא מפסיד בבית והרי הוא מפסיד את חבירו דבית בלא חצר אינו שוה הרבה ומיהו אי לא מעלהו בדמים אלא כפי מה ששוה לצרפו לחצירו הוי חבירו יוכל לומר אגוד אפי' אם הוא עני כיון שכך הוא שוה למוכרו לאחר אבל בעילוי דמים כיון דלא יכול לומר אגוד שאינו יכול למוכרו כך לאחר וע"כ יאמר גוד הרי הוא מפסיד בביתו וכל היכא דאיכא פסידא לחבירו ודאי דלית לן למימר גוד או אגוד משא"כ בשאר דברים אם מעלהו בדמים הרי יאמר לו גוד ודו"ק:

### 1) First הקדמה

a) גוד או אגוד means one ראובן) can set a price at which the other שמעון) שותף meds to decide either to buy the הלק or to sell his own ראובן סוחלק

### 2) Second הקדמה

- a) The משנה refers to various things that have no דין חלוקה without agreement by the שותפיו
- b) The גמרא says that a שותף can still be מסלק the other by גוד או אגוד

#### תוספות (3

- a) ר"י as explained by מהרש"א
  - i) ראובן can set his price for גוד או as high or as low as he wants even if different from שויו as determined by a בית דין
  - ii) Because
    - (1) if ראובן sets too high a price שמעון will sell his share to מt that high price
    - (2) if ראובן sets too low a price שמעון can buy the ראובן of מחלק and readily sell it to others לאחד מן השוק to recover the money that שמעון spent

### b) ריצב"א

- i) קשיא
  - (1) It can't be that מעלה can be מעלה the price higher than שויו as decided by בית דין

### (2) Because otherwise

- (a) in a שותף can force a חצר שאין בה דין חלוקה can force a
- (b) אמעון can force שמעון out of the שמעון by setting a high price so that שמעון will be forced to sell rather than to buy

### 4) מהרש"א

- a) First קשיא to ריצב"א
  - i) why is חצר different from any other property that שותפין own to which גוד או applies and which can result in סילוק of a שותף
- b) Second ריצב"א to דיצב"א
  - i) if ריצב"א nevertheless holds that גוד או can't be used in a שמעון to force שמעון to leave if he wants to stay
  - ii) why does ריצב"א accept that גוד או is acceptable in a ראובן if דאר sets the price at שויו as set by a בית דין
- c) הקדמה to the תירוץ of מהרש"א
  - i) רא"ש says that גוד או אגוד doesn't apply to a חצר שאין בה דין חלוקה
    - (1) Because חצר adds to the usability of the בית that's located in the חצר
    - (2) And אמעון can affect not only the removal of שמעון from his חלק in the שמעון but also the usability of the בית

#### d) תירוץ

i) ריצב"א agrees with the basic רא"ש סכרא but holds that גוד או applies also to a אופן in an אופן where the price of the גוד או is the שויות of the מנית דין as set by בית דין

#### ii) Because

(1) When בית דין sets the price at "שויו" it sets a value that also takes into account the שמעון that mill have from the reduction in the usability of his הצר that will result if שמעון sells his הצר הצר חצר חצר

### (2) But

(a) if בית דין doesn't set the price it's possible that ראובן will set the price higher than its value to אחד מן השוק but lower than the price that בית דין would set after taking into account the שמעון to שמעון in the value of his בית

### (b) with the result that

- (i) שמעון won't be able to buy the הלק of ראובן because שמעון won't be able afterwards to recover his money by selling the אחד מן אחד מן הלק
- (ii) and שמעון will be forced to sell at a price that doesn't take into account his הפסד from the reduced usability of the בית

# תד"ה כופין את רבו

ד"ה כופין את רבו כו' וא"ת אמאי כופין כו' וימכור עצמו כו' דאסור למכור עצמו בעבד כו' כי לי בני ישראל כו' עכ"ל וליכא לאקשויי דאכתי אמאי כופין את רבו לשחררו ואומרים לו חטא כדי שיזכה עבדו טפי הל"ל שיחטא העבד עצמו וימכור עצמו כדי שיזכה די"ל דודאי משום מצות פרו ורבו דהוה מצוה רבה כופין את רבו לשחררו ולעבור בעשה אבל למכור עצמו כיון דלא קיים אלא שבת כל דהו לא דחינן העשה דכי לי בני ישראל וגו' ודו"ה:

- גמרא (1
  - a) מי שחציו עבד וחציו בן חורין
    - i) לישא שפחה אינו יכול לישא בת חורין אינו יכול
    - ii) והלא לא נברא העולם אלא לפרי' ורבי'
    - iii) אלא כופין את רבו ועושין אותו בן חורין
- תוספות (2
  - a) קשיא
    - i) המשחרר עבדו עובר בעשה
    - ii) why do we force the בובר to be עשה so that the עבד can be מצוה the מצוה of 'ורבי'
  - b) תירוץ
    - i) The מצוה רבה is a פרו ורבו is a
- 3) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - a) הקדמה
    - i) by selling his בן חורין half and becoming a full עבד the חציו עבד חצין עבד דער עבד הציו עבד איים אפחה מד"ה  $\alpha$  מד"ה מא גיטין מא. א גיטין מא. א מיים שפחה האיים שפחה מקיים שבת כל מא
    - ii) And the reason we don't tell him to do this is because a person who sells himself as an עובר is עובר on the כי לי בני ישראל עבדים or the כי לי בני ישראל עבדים
  - b) קשיא
    - i) Instead of forcing the בו to be עשה משה by שהרור in order for the חציו עבד מקיים נים ווחרין to be מקיים פרו נים וורבו בן חורין בן חורין אינו אינו נים מקיים פרו וורבו ש
    - ii) why don't we tell the חציו בן וחציו himself to be עשה an עשה by selling his אובר half to be מקיים שבת כל דהו
  - c) תירוץ
    - i) For a מצוה רבה of פרו ורבו by the אייו בן חורין we're מצוה לוכר עובר to עובר עובר עובר we're בעשה
    - ii) For שבת כל דהו we're not כופה דורין בן חורין נד to be מובר an מעובר and sell his בן חורין half

# תוספות בא"ד דאתי צד עבדות

בא"ד דאתי צד עבדות ומשתמש בצד א"א ישאנה בלא קדושין כו' וא"ת וישא ממזרת דצד עבדות כו' עכ"ל בהך קושיא דישא ממזרת נמי צ"ל דישאנה בלא קדושין משום צד א"א וכ"ה בתוס' בפרק השולח ע"ש והמגיה הכא בדפוס לובלין ומשתמש בצד חירות וישאנה בלא קדושין כו' טעה וק"ל:

## :דף יג

### תד"ה ואי ס"ד

[דף יג עמוד ב] בד"ה ואי ס"ד לית כו' דהא כ"ש דאי לא צריכי תרוייהו להאי ולהאי פריך כו' עכ"ל אין פירושו דלא צריכי תרוייהו להאי ולהאי אלא לחדא הן צריכין כגון דהויין ב' כריכות של תורה דבהא ודאי חולקין לכ"ע ולא שייך גוד או אגוד כיון דתשמישן שוין ואין לומר דר"ל באין שוין בדמיהן ושייך ביה גוד או אגוד דמ"מ ע"כ צ"ל המקשה דתרוייהו צריכי להאי כו' דהיינו יהושע ושמואל דומיא דכרך אחד ומסתמא אינן שוין אבל אי הוה מצי איירי בשני יהושע הוה מצינן נמי לאוקמא בדמיהן שוין ושפיר חולקין לכ"ע כמ"ש התוס' לעיל ועוד קשה מאי כ"ש הוא דקאמרי דודאי אית לן למימר גוד או איגוד בצריך לחדא מהן טפי מדצריכי תרוייהו להאי ולהאי אבל ר"ל דלא צריכי תרוייהו להאי ולהאי דלא צריכי אפי' אחד מהן כגון שיש לכל אחד יהושע ושמואל בלאו הכי להאי ולהאי דשמואל אפילו בשתי כריכות חולקין מצי אמרי שפיר בכה"ג ושפיר קאמרי כ"ש שטפי אית לן למימר (יחלוקו אף בלא) גוד או אגוד בצריך כ"א לתרוייהו מ(היכא כן איכא גוד או אגוד) ותו לא מידי ודו"ק:

- 1) First הקדמה
  - a) See ד"ה אית דינא for the meaning of גוד או אגוד
  - b) גוד או אגוד
    - i) Can establish the value of שותפות in a שותפות
    - ii) And can also be used to be מסלק a שותף even from a דבר שאין בו חלוקה
- 2) משנה
  - a) מתבי הקדש אע"פ ששניהם רוצים לא יחלוקו
- גמרא (3
  - a) שמואל
    - i) The משנה says כתבי מיחלוקו only because of בזיון where the כתבי are in one כרך
    - ii) But the כתבי is חולקין if the כתבי מדם are in two
  - b) אביי
    - i) שמואל means that ב' כריכות for ב' even if only one שותף demands הלוקה
    - ii) This proves that שמואל holds that אית דינא דגוד או אגוד
- 4) שיטה ביאור of the שיטה of אביי
  - a) Part 1
    - i) The משנה מחדה כרך אחד משנה must deal with where the כרך כסרומוזs different ספרים for example תורה because why would תורה be written twice in the same כרך

- ii) כרכים by two כרכים deals with where similar to כרך אחד each כרך contains a different יהושע for example where one כרך and the other contains שמואל
- iii) Now
  - (1) generally שמואל and שמואל aren't שוין in value
  - (2) so
    - (a) when שמואל says there is a חלוקה if demanded by one שותף
    - (b) hen one שותף takes the יהושע and the other שותף takes the כרך of and the שותף and the שותף with the more valuable ברך pays the שותף to the other שותף
  - (3) That's why שמואל says that since יחלוקו it must be that there is a that's used to determine the relative values of the כרכים
- b) Note that
  - i) If שמואל had referred to two תורה that each set out תורה and are equal in value
  - ii) No שותף would be harmed by a חלוקה since each would retain access to תורה
  - iii) and
    - אביי (1) אביי would have no proof from אביי that אית דינא דגוד אי דינא אית דינא אוד
    - (2) Because we'd force הלוקה on these facts even if there's no דין of גוד או אגור
- לוספות of תוספות
  - a) קשיא
    - i) Since the יהושע ושמואל" even with the דין או אגוד of דין why can any one חלוקה force a הלוקה
    - ii) גוד או אגוד should apply only where there's no הלוקה and one מסלק is מסלק the other in full with מסלק and the שותף who's מסולק can use the דמים to purchase whatever he needs
    - iii) But where
      - (1) there's a חלוקה that's forced by ראובן and שמעון takes אמעון and פועes מעון פועes מחלוק יהושע only עודף אודף in an amount if any by which שמואל more than יהושע
      - (2) what will שמעון do when he needs access to שמואל
      - (3) and in fact what will ראובן do when he needs access to יהושע
    - iv) In short "הרי תרוייהו צריכי להאי"
  - b) תירוץ
    - i) אין הכי נמי
    - ii) The גמרא could have asked this קשיא
- 6) שיטה of יש גורסין brought by תוספות

- a) גוד או גוד results in חלוקה even if תרוייהו צריכי להאי ולהאי
- b) And אביי says
  - i) that it must be that שמואל holds that אית דינא דגוד או because if there's no because if there's no קשיא we'd have the קשיא that
  - ii) There ought not to be a דין חלוקה for two כריכות בריכי since כי דתרוייהו צריכי "כי היכי דתרוייהו צריכי להאי"

### תוספות (7

- a) יש גורסין to יש גורסין
  - i) it's משמע from the מרסים of יש גורסים that if "לא צריכי תרוייהו להאי it's a "לא צריכי תרוייהו להאי that there'd be a חלוקה even if there is no גוד או אגוד
  - ii) but

    - (2) in short without אמאי הולקין" גוד או אגוד"
- מהרש"א (8
  - a) שאלה
    - i) what does תוספות mean by "לא צריכי תרוייהו להאי and what does תוספות mean by its יש גורסין אורסין מא גורסין
- 9) מהרש"א considers two מהלכים to explain the כוונה of תוספות
- 10) First מהלך to explain the תוספות of תוספות
  - a) The first מהלך
    - i) כריכות להאי ולהאי means both כריכות are the same for example they're two חורה or that each שותף needs access to only one כרך
    - ii) and it's in this case that תוספות asks that it's a כל שכן there's a חלוקה only if there's a גוד או אגוד סדין
  - b) First קשיא
    - i) Can't be that מהלך א' is how תוספות understands יש גורסין
    - ii) Because we've established that it's מסתבר that ב' כריכות deals with יהושע שמואל similarly to תורה נביאים that deals with תורה נביאים
  - c) Second קשיא
    - i) Can't be that 'מהלך א' is how תוספות understands יש גורסין
    - ii) Because we've established earlier for הוספות that if both cortain כריכות both contain and בריכות it's a שותף that יש גורסין are correct that either שותף can demand גוד או אגוד or דין of דין אגוד און אגוד הלוקה
  - d) תירוץ to the second קשיא
    - i) This is how תוספות understands יש גורסין

- ii) לא צריכא תרוייהו להאי in fact means both כריכות are the same for example each contain יהושע but they have different values
- iii) And that's why תוספות asks that גוד או ought to be needed for this הלוקה
- e) פירכא to the possible תירוץ to the second קשיא
  - i) Why would תוספות assume that יש גורסין refer to where דמיהן אינן שוין and therefor to ask its יש גורסין אורסין נורסין יש גורסין אינן שוי
  - ii) When תוספות could say יש גורסין refer to where מד מיה and מורסים are correct that גור isn't needed to support חלוקה
- f) Third קשיא
  - i) Can't be that 'מהלך א' is how תוספות understands יש גורסין
  - ii) Because
    - (1) even if תוספות is correct that there is a סברא to require גוד או אגוד also in the case of תורה and תורה
    - (2) Why does תוספות ask that כל שכן that it's more מסתבר to say and also to say יהושע for שמואל than for שמואל and יהושע and יהושע and יהושע יהושע יהושע יהושע הושע יהושע יהושע יהושע יהושע יהושע מואל אוד יהושע יה
    - (3) When in fact it's less מסתבר to say חולקין
      - (a) for שמואל and שמואל where the שותפין each need access to both כרכים
      - (b) than for שותפין יהושע where טותפין can make do with one כרך after a

### 11) second מהלך to explain the תוספות of תוספות

- a) תוספות understood that for יש גורסין
  - i) שמואל in fact deals with two כריכות where one יהושע is יהושע and the other is שמואל
  - ii) "תרוייהו צריכי להאי means that no שותף has other access to שמואל and
  - iii) "לא צריכי תרוייהו להאי means that each שותף has other access to both שמואל and שמואל שמואל
- b) That's why תוספות asks that it's a כל שכן that
  - i) It's more מסתבר to say יחלוקו even without גוד או for גוד או להאי ולהאי צריכי להאי ולהאי in at least having access to one of the ספרים he needs
  - ii) Than to say יחלוקו without גוד או where לא צריכי להאי מחל and neither needs either ספר at all
- c) And when תוספות concludes "תוספות means what do they gain by the חלוקה means what do they gain by the

## דף יד.

# תד"ה שאם בא לחתוך

[דף יד עמוד א] בד"ה שאם בא לחתוך כו' ופ"ה כגון תורה בכ"א כו' אבל תורה ונביאים כו' עכ"ל אף שגם התוס' פירשו לעיל דהך דב' כריכות איירי בב' ענינים כגון יהושע ושמואל מ"מ איכא לפלוגי דדוקא בכה"ג יהושע ושמואל דכולה נביאים איכא בזיון בכ"א לחלקן משא"כ הכא דאיירי בתורה ונביאים ולכך הוצרך לאתויי מפי' רש"י ודו"ק:

- 1) First הקדמה
  - a) דף יג: דף יג: says that it's מותר to be חולק תורה in one כרך from נביאים in another כרד
  - b) From this it's משמע that רש"י holds that it's אסור to be הותך תורה from נביאים in the same כרך
- 2) Second הקדמה
  - a) ד"ה ואי ס"ד at דף יד: at ד"ה ואי
  - b) It's מותר to be שמואל from שמואל
- 3) ברייתא
  - a) It's מותר מורה to be הותך הותך from נביאים
- תוספות (4
  - a) The ברייתא is a קשיא to the רש"י of רש"י
- 5) מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) Why doesn't תוספות recognize that the ברייתא is also a דף יג: at תוספות at ברייתא
  - b) תירוץ
    - i) For תוספות we can answer that it's a בזיון to be הותך one נביא from another but it's not a הותך תורה to be נביאים
    - ii) For יש"י this תירוץ isn't available because we've established that it's משמע from נביאים that it's חותך תורה from נביאים

# גמרא נשתיירו שם ב' טפחים שלא יהא ספר תורה נכנס בו כו' וגמרא רק לרבות שברי לוחות

בגמרא נשתיירו שם ב' טפחים שלא יהא ספר תורה נכנס כו'. יש מקשין ל"ל הנך ב' טפחים באורך הארון לספר תורה דהא בהנד ב' טפחים שנשתיירו ברוחב היתה מונח שפיר הספר תורה והיה יוצא ונכנס שם שלא בדוחק וי"ל שהארון לאורכו היה מונח מצפון לדרום אצל כותל מערבי והיה מונחין הלוחות ארכן לרוחב הארון זה אצל זה מצפון לדרום דהיינו ראשו אנכי למערב וסופו אשר לרעך למזרח שיהו נקראין כן לכ"ג הבא לשם ביה"כ ולכך בדרך הזה נמי היתה מונח הספר תורה שם ראשה למערב וסופה למזרח באותן ב' טפחים שנשתיירו באורך הארון שתהיה נקראת כך לכ"ג הבא לשם כדרך שאמרו לגבי המזוזה: ודע שהתוס' בפ' שתי הלחם כתבו ע"פ הירושלמי דהלוחות אורכן ו' ורחבן ג' ומונחות אורכן לרחבו של ארון ויכול ליישב הלוחות עם שברי הלוחות ארבעתן זו אצל זו ושמעתין נמי יש לפרש כן רוחבן ששה בין שתיהן זו אצל זו לרוחבן ואוכלות בארון י"ב היינו בין לוחות ושברי לוחות כשהיו מונחות זו אצל זו לרחבו של ארון עכ"ל ע"ש אבל רש"י ז"ל לא פירש כן בשמעתין אלא ששברי הלוחות היו מונחות תחת הלוחות כדברי התוס' האלה בדברי דר"מ לא הוזכרו בברייתא כלל שברי הלוחות וע"פ הדברים האלה נראה ליישב מה שדקדק רש"י לפרש בדברי ר"י שהיו מוטלות הלוחות על רוחבן ולא על חודן עכ"ל ולא פירש כן בדברי ר"מ משום דבדברי ר' יהודה שהזכיר שברי לוחות הוה אמינא לפרושי שפיר שהיו מונחות על חודן ואוכלות בארון י"ב היינו בין לוחות ושברי לוחות שהיה עוביין ג' והיו מונחות זו אצל זו לרוחבו של ארון וכן מפורש בבמדבר רבה פ"ד וז"ל שהלוחות ושברי לוחות על צדיהו היו מונחות לפי שלא היו עבות אלא ג' טפחים כו' עכ"ל אבל רש"י מיאן לפרש כן בשמעתין שהרי לא הוזכרו שברי לוחות בדברי ר"מ בברייתא ודומיא דהכי אית לו לפרושי בדברי ר"י ודו"ה:

שם רק לרבות שברי לוחות כו' ולא ניחא ליה לרבות עמודין שלא הוזכרו בתורה כלל וק"ל:

- גמרא (1
  - a) The לוחות were 6x6x3 טפחים
  - b) The ארון
    - i) according to טפחים was 15x9 טפחים
    - ii) according to ר' יהודה was 12.5x7.5 טפחים
  - c) the טפחים was 6 טפחים long with a diameter of 2 טפחים
  - d) the length of the ארון ran from מערב to דרום and its width ran from מערב to מערב

- 2) מחלוקת of ר' מאיר and ר' יהודה
  - i) For ר' מאיר as explained by מהרש"א

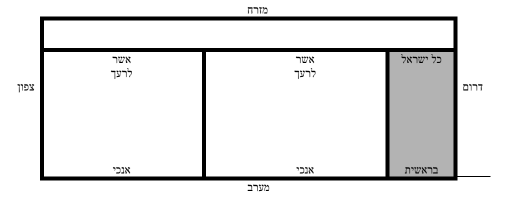


- ii) here is how the length of the ארון was used
  - (1) the 12-טפה combined length of the לוחות lay along the 15-טפה length of the ארון
  - (2) one שפו was taken up by the walls half at דרום and half at צפון leaving two נעפה along the length of the ארון for the width of the טפה whose six-שפר length lay along the 9-שפה width of the ארון
- iii) here is how the width of the ארון was used
  - (1) the 6-שט width of the לוחות lay along the 9-שט width of the ארון
  - (2) one מפה was taken up by the walls- half at מערב and half at מערב
  - (3) leaving two-טפר תורה to make for ready access to the ספר תורה
- iv) "אין בלוחות רק" is a ריבוי that teaches the ספר תורה was placed in the ארון
- b) According to ר' יהודה
  - i) the 12.5-טפה combined length of the לוחות lay along the 12.5 ועפה length of the ארון
  - ii) One-half טפה was taken up by the walls  $\frac{1}{4}$  at צפון and  $\frac{1}{4}$  at דרום leaving no space along the length of the ארון for the ספר תורה
  - iii) and since
    - (1) the 6-טפח width of the לוחות lay along the 7.5 טפח width of the ארון
    - (2) there was less than 2 טפר חורה left in the width for the 2-ספר חורה
  - iv) instead עמודי כסף were placed along the width
- c) רש"י
  - i) קשיא
    - (1) what is "אין בארון רק for מרבה מרבה "אין בארון רק"
  - ii) תירוץ
    - (1) must be to teach that שברי לוחות were placed in the לוחות under the שלימות

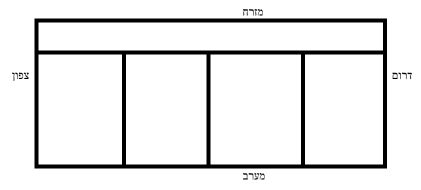
- מהרש"א (3
  - a) קשיא
    - i) Why not say that the ריבוי for ריבוי is to teach that the עמודי כסף were placed in the ארון
  - b) תירוץ
    - i) The עמודי כסף aren't mentioned in the תורה
- מהרש"א (4
  - a) קשיא
    - i) We've established for יפאיר that there were two טפּהים left along the width of the לוחות that were used only to make for ready access to the ספר תורה that was placed as described earlier
    - ii) As in the next ציור
      - (1) Why wasn't the width of the ספר תורה placed in these two מפחים past where the width of the לוחות ended
      - (2) With the six-מזרח טפר תורה ספר תורה ספר מוgned along the מזרח being aligned along the ארון-length of the ארון
    - iii) this way the length of the ספר תורה would have been oriented in the same -דרום direction as the length of the לוחות



b) תירוץ



- i) must be that the length of the לוחות in fact weren't oriented דרום-צפון
- ii) instead the lengths of the לוחות were placed along the width of the ארון with
  - (1) the top of the מערב ("אנכי") facing to מערב
  - (2) and the bottom ("אשר לרעך"), facing to מזרח
- iii) So that the כהן גדול could read them from מזרח
- iv) And that's why the ספר תורה was placed in the same orientation
- 5) רש"י
  - a) for ר' יהודה note that the לוחות lay on their six-שפה width and not on their narrow three טפה-side
- 6) מהרש"א of מהרש"
  - a) ירושלמי based on פרק שתי says that
  - b) as in this ציור



- i) The טפה stood on their narrow three-שם dimension and their length ran from מערב to מזרח
- ii) So that along 12 מערב on the מערב side there was room not only for the לוחות but also for the שברי לוחות
- c) קשיא
  - i) Why does רש"י say that our סוגיא holds that
    - (1) the לוחות שלימות rested on their broad dimension leaving no room for the שברי לוחות
    - (2) And the שברי לוחות שלימות had to be placed under the לוחות שלימות
  - ii) and why does רש"י explain this only for ר' יהודה and not for ר' מאיר
- d) תירוץ
  - i) For ר' מאיר
    - (1) Our טוגיא doesn't mention שברי לוחות
    - (2) And the reason must be that

- (a) they lay under the לוחות שלימות and didn't use up any space alongside the לוחות שלימות
- (b) so that the שברי לוחות aren't relevant for ר' מאיר in his description of how the length and width of the ארון were used

### ii) For ר' יהודה

- (1) our גמרא does mention the שברי לוחות because for גמרא ר' יהודה needs to explain that "אין בארון רק" teaches that שברי לוחות were placed in the ארון
- (2) And I might have thought that the לוחות were aligned on their narrow dimension to permit the שברי לוחות to be placed side by side with the שלימות
- (3) So ר' יהודה alerts us that this can't be so because if ר' מאיר and הודה had disagreed on where the שברי לוחות were placed the ברייתא would have mentioned this מחלוקת

# גמרא רק לרבות

עיין ד"ה נשתיירו

## :דף יד

### גמרא בתרי פושכי היכי יתיב

[דף יד עמוד ב] שם בתרי פושכי היכי יתיב כו' וקים להו דספר תורה של משה היה בשל גויל ולא בקלף ועוד דשל משה מסברא היה במצוה מן המובחר דהיינו בגויל כמ"ש הר"ן פרק המוציא יין ע"ש:

## תד"ה בפורענות

תוס' בד"ה בפורענותא כו' וא"ת ולמ"ד מעולי גולה היה לכתביה כו' עכ"ל אף על גב דהאי תנא סבר דבימי משה היה משמע להו דליכא מ"ד דפליג אסדרן של כ"ד ספרים כדהתני הכא וה"ל:

## דף טו.

### תד"ה ירמי' כתב ספרו

[דף טו עמוד א] תד"ה ירמיה כתב ספרו וספר מלכים והא דלא כתב ישעיה כו' ואפילו ספרו לא כתב עכ"ל ומה"ט מהושע מעמוס ומיכה שהיו באותו הפרק לא קשיא להו שאפי' ספרם לא כתבו אך ק"ק חזקיה וסיעתו אמאי לא כתבו נמי ספר מלכים דליכא למימר משום שלא היו בזמן סוף ספר מלכים דא"כ לא תקשי להו נמי מידי מישעיה אלא ע"כ דר"ל דה"ל לכותבו עד זמנו וירמיה הוה ליה לאסוקי כמו בעזרא והא דלא תקשי להו אמאי לא כתב שלמה ספריו משלי שיר השירים קהלת די"ל לפי שבסוף ימיו נטרד ממלכותו וכתיב נשיו הטו וגו' ולא כתבו ספריהם רק בסופן לפני מותן כפי' רש"י ודו"ק:

### תוספות ד"ה איוב לא הי'

בד"ה איוב לא היה כו' א"כ מאי קאמר שמו ושם כו' עכ"ל ולא קשיא להו מאי קאמר עליך אמר קרא איש היה בארץ עוץ איוב שמו דאכולה מעשה דאיוב ויסורין שבאו עליו פריך ודו"ק:

# :דף טו

## תוספות ד"ה בלעם

[דף טו עמוד ב] בד"ה בלעם כו' כל ששמו ושם אביו בנביאות כו' עכ"ל ק"ק דא"כ ברכאל נמי נביא היה ואמאי לא קחשיב בברייתא הכא ח' נביאים ולמאי דמסיק אליהו בן ברכאל מישראל הוה ניחא קצת דאפשר דברכאל עיקר נבואתו לישראל הוה וק"ל:

# דף טז:

# תוספות ד"ה ככוחלא

[דף טז עמוד ב] בד"ה ככוחלא כו' ויונתן תרגם נרד וכרכום רשק ומוריקא כפרים כו' עכ"ל כצ"ל ואין זה מחובר למה שהקשה רשב"א על פירש"י דהא כמו דאתפרש לשון רישקא גבי כוחלא הכי איכא לפרושי לגבי כורכמא ובהדיא איתא האי לישנא גבי כורכמא בפרק ז" שרצים ומתקל זוזא כורכמא רישקא וכן בפרק המקבל בב"מ ולקמן בפרקין אבל הוא מלתא באנפי נפשיה לפרש מלת רישקא לת"י שפי' מקום מיוחד גן שמגדלים בו נרד וק"ל:

\*\*\*

הדרן עלך השותפין