יד מהרש"א מסכת בבא בתרא פרק יש נוחלין חלק א' קח. – קיט:

א' דחה"מ פסח תשע"ה

© Yecheskel Folger 2015

## מפתח

| דף קח.                                                | 4  |
|-------------------------------------------------------|----|
| תד"ה האב                                              |    |
| מן האב ובא"ד וכי תימא ובא"ד ואם תאמר                  | 6  |
| דף קח:                                                | 9  |
| רשב"ם ד"ה אדרבה                                       | 9  |
| תד"ה יכול יהא קודם לבן (השני)                         | 10 |
| דף קט                                                 | 14 |
| רשב"ם ד"ה מלמד שהאב                                   |    |
| רשב"ם ד"ה קראי שלא כסדרן                              |    |
| רשב"ם ד"ה אימא                                        |    |
| רשב"ם ד"ה ומשני                                       |    |
| דף קי.                                                |    |
| 'רשב"ם ד"ה אבוה דאימי רשב"ם ד"ה                       |    |
| דף קי:                                                | 20 |
| רשב"ם ד"ה ששב                                         | 20 |
| גמרא פשוט נבילתא                                      | 20 |
| דף קי:                                                | 21 |
| רשב"ם ד"ה אמר לי' אביי ורשב"ם ד"ה אמר לי' רב פפא      | 21 |
| תד"ה האיש את אמו                                      | 24 |
| דף קיא.                                               | 24 |
| תד"ה קל וחומר לשכינה                                  |    |
| תד"ה מקיש                                             |    |
| דף קיא:                                               | 27 |
| בא"ד ולמאן דדריש                                      | 27 |
| רשב"ם ד"ה מפסקי קראי                                  | 27 |
| תד"ה לו משפט הבכורה                                   | 28 |
| יורש                                                  | 29 |
| דף קיב.                                               | 29 |
| תוספות ד"ה אימא דנפלה                                 | 29 |
| ונראה לר"י                                            | 31 |
| רשב"ם ד"ה דמנסבינן לה                                 |    |
|                                                       |    |
| גמרא וכי תימא דנפלה לי' בשדה חרמין                    |    |
| תוספות ד"ה תרוייהו                                    | 40 |
| תוספת ד"ה ומטו                                        | 41 |
| דף קיג: ודף קיד.                                      | 41 |
| רשב"ם ד"ה ג' שנכנסו                                   | 42 |
| תוספות ד"ה מקיש                                       | 42 |
| סוגיא דאין עד נעשה דיין חלק א' רשב"ם ד"ה ג' שנכנסו    | 43 |
| דף קיד.                                               |    |
| מוגיא דאין עד נעשה דיין חלק ב' תוספות ד"ה אבל בלילה   | 44 |
| סוגיא דאין עד נעשה דיין חלק ג' תוספות בא"ד דאלת"ה     |    |
| סוגיא דאין עד נעשה דיין חלק ד' תד"ה ואין עד נעשה דיין | 46 |
| דף קיד:                                               | 47 |
| תד"ה מה אשה                                           | 47 |

|       | תד"ה אף מטה האם                                                     | 49 |
|-------|---------------------------------------------------------------------|----|
| קטו.  | <u> </u>                                                            | 50 |
| •     | רשב"ם ד"ה ותנא דידן וד"ה לעולם                                      | 50 |
|       | תד"ה בן הבן                                                         | 52 |
| :קטו  | 77-                                                                 | 52 |
| ·     |                                                                     |    |
|       | תד"ה מלמד שבא                                                       |    |
| קטז.  | <u> </u>                                                            | 57 |
| ·     |                                                                     |    |
|       | תוספות ד"ה כי על זה                                                 |    |
|       | סוגיא דארץ ישראל חלק א' תוספות ד"ה ומחזירין                         |    |
|       | סוגיא דארץ ישראל חלק ב' תוספות בא"ד הי' האחד                        |    |
|       | סוגיא דארץ ישראל חלק ג' תוספות בא"ד ועוד קשה                        |    |
| : קיז |                                                                     | 63 |
| ·     |                                                                     | 63 |
|       | סוגיא דארץ ישראל חלק ה' גמרא אלא למ"ד (חלק א')                      |    |
|       | סוגיא דארץ ישראל חלק ו' תוספות ד"ה מכאן ומכאן                       |    |
|       | סוגיא דארץ ישראל חלק ז' תד"ה בשלמא                                  |    |
| קיח.  |                                                                     | 67 |
|       | סוגיא דארץ ישראל חלק ח' בא"ד וההיא דרשה                             | 67 |
|       | סוגיא דארץ ישראל חלק ט' גמרא אלא למ"ד (חלק ב' לחלק א' עיין בדף קיז) |    |
| קיט.  |                                                                     |    |
|       | סוגיא דארץ ישראל חלק י' תד"ה הא דהוו                                | 69 |
|       | תד"ה שנאמר מחללי מות יומת                                           | 71 |
| :קיט  | 77                                                                  | 72 |
| ·     | גמרא ואי ס"ד                                                        | 72 |
|       | שם                                                                  | 74 |
|       | תד"ה אלו                                                            | 74 |
| : קכ  |                                                                     | 74 |
| ,     | תד"ה מיבעיא להו                                                     | 74 |
|       | רשב"ם ד"ה הפרה לדורות                                               |    |

# דף קח.

## תד"ה האב

[דף קח עמוד א] תוס' בד"ה האב את כו' דהאב מנחיל בנים ולא בנות דהא לא מייתר כו' עכ"ל ק"ק דאימא כיון דבני אחות ואחי האם חדא מכלל חברתה מיתר כדלקמן אית ליה לתלמודא דלאו אגב גררא אתמר כפרשב"ם לקמן אלא דכולה משנה דצריכה ואייתר ליה הרישא דבני אחות לדייק ולא בנות אחות ויש לומר דכל היכא דאייתר לן חדא בבא לא אמרינן דהרישא אייתר לדיוקא אלא הסיפא אייתר והכא מסיפא דאחי האם ליכא לדיוקי ולא בנות וק"ל ושוב מצאתי בחידושי הרמב"ו שמתרץ קושיית התוס' כמ"ש וע"ש:

- 1) משנה part 1
  - a) רישא on "האב את הבנים"

(דין ב') באופן דראובן מנחיל ליעקב (דין א') באופן דראובן מנחיל ליעקב (דין ב') האב נוחל מן הבנים – יעקב מנחיל לראובן (דין ג') באופן דראובן נוחל מן יעקב (דין ד')

b) סיפא on "הבנים את האב"

```
(דין ד') באופן מנחיל לראובן מיקב (דין ד') אופן האב – ראובן ראובן (דין ד') הבנים נוחלין מן האב אובן (דין ג')
```

(דין מנחילין לאב –ראובן מנחיל ליעקב (דין ב') באופן דיעקב נוחל מן ראובן (דין א')

- c) Note that all סיפא of the סיפא are already said in the רישא
- 2) משנה Part 2
  - a) רישא on "בני אחות"

בני אחות נוחלין – בני דינה נוחלין מן ראובן אחי אמם (דין א') באופן דראובן מנחיל לבני דינה (דין ב')

בני אחות לא מנחילין –בני דינה לא מנחילין לראובן (דין ג') באופן דאין ראובן נוחל מבני דינה (דין ד')

b) סיפא on "אחי אם"

אחי האם מנחילין לבני אחות –ראובן מנחיל לבני דינה (דין ב') באופן דבני דינה נוחלין מן ראובן אחי אמם (דין א')

אחי האם אינן נוחלין מבני אחות – ראובן אחי אמם לא נוחל מבני דינה (דין ד') באופן דבני דינה לא מנחיליו לראובן (דין ג')

- c) Note here too that all סיפא of the סיפא are already said in the רישא
- תוספות (3
  - a) שאלה

- i) What's the purpose of the יתורא in the סיפא of part 1
- b) תשובה
  - i) To teach that בנים have a קדימה over בנות in נחלות from אב
- c) שאלה
  - i) Say that it's the מיותר and derive the בנים from והאב את from "והאב את in the בנים in the רישא
- d) תשובה
  - i) The משנה sets out the רישא first so it's the מינתר that's מיותר
- 4) גמרא at דף קטו.
  - a) From the משמעות of נוחלין 'בני" in the רישא of part 2 the גמרא is בני that בני אחות that בני have a דינה אמם over בנות דינה אמם who is אחי דינה אמם
- 5) דף קיד: at רשב"ם
  - a) Although all סיפא of the סיפא of part 2 are already said in the רישא is listed anyway אגב גררא and doesn't count as a יתורא
- המשך (6) תוספות of תוספות
  - a) קשיא
- 7) מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) To answer this קשיא why doesn't תוספות disagree with בני and say that בני and and אחי האם are both listed not because of גררא but to result in בני אחות are being a יתורא from which the גמרא derives the יתורא בני אחות זה אם נחלת אחי אם חו בני אחות המרא של מרא בני אחות אחי אם המרא בני אחות אחי אם המרא בני אחות בני אחות המרא בני אח
  - b) תירוץ
    - i) בני אחות בני א is listed first in the רישא and we're יתורא מיתורא only from the סיפא
  - c) קשיא
    - i) Why doesn't תוספות answer that the גמרא in fact considers סיפא in the אחי האם to be the יתורא from which the גמרא derives the בני אחות of דומר אחי אם in בני אחות מדימה מדימר להימר מדימר מדימר הווע אחי אם מדימר האחות מדימר הווע מדימר הווע
  - d) תירוץ
    - i) The אחי אם doesn't refer to בנים so no דרוש on the בני אחות of בני אחות בני in בני מחות can be derived from it

# תד"ה ואחין מן האב ובא"ד וכי תימא ובא"ד ואם תאמר

בד"ה ואחין מן האב כו' אחי האב נפקא מכלל זה ע"י משמוש דאם היה האב קיים כו' להנחיל לבנו שהוא אחי אביו של מת כו' עכ"ל כ"ה לשון התוספות שלפנינו וצריכין אנו לדחוק בזה לפרש דהאי אם היה האב קיים כו' היינו אבי אביו של המת והוא מנחיל לבנו שהוא אחי אביו של מת גם קשה מי הכריחן לזה דכיון דאחין מן האב קתני בהדיא במתניתין הרי אחי האב נפקי שפיר בלא משמוש אבי אביו של מת אלא כיון דאבי המת אינו קיים ואין לו בן ליורשו דהיינו אחי המת הרי הוא יורשו בקבר להנחיל לאחיו שהוא אחי אביו של מת כו' וכן מצאתי מוגה בכתיבת ידי א"מ ז"ל הרי הוא יורשו בקבר להנחיל לבנו שהוא אחיו של מת ואם אין אחים למת אז אביו יורשו בקבר להנחיל לאחיו שהוא אחי אביו של מת כו' ותו לא מידי ודו"ק:

בא"ד וכ"ת דמ"מ לא איצטריך למיתני דשמעינן כו' אחין מן האב דוקא ולא אחין מן האם כו' עכ"ל פירוש לדבריהם דכיון דאחין מן האב לגופיה לא איצטריך דשמעינן ליה ע"י משמוש א"כ ע"כ לדיוקא אתא ולא אחין מן האם דהשתא לא שייך למימר דקתני אחין מן האם אגב דקתני אחין מן האב כיון דאחין מן האב גופיה לא איצטריך אלא לדיוקא ולא אחין מן האב ואהא תירצו דה"א אחין מן האב לרבותא כו' ואף על גב דלגופיה לא איצטריך לא הוה ידענא לדיוקי מיניה ולא אחין מן האם ודו"ק:

בא"ד וא"ת א"כ אחי האב נמי ליתני אגב כו' ועוד דלא שייך למיתני אגב אחי האם דהיא גופה משנה דלא כו' עכ"ל ק"ק דאכתי ליתני ברישא בני האח אגב בני אחות דסיפא דההיא משנה דצריכה היא וי"ל דמאחי האב קא קשיא ליה דליתני ליה גבי נוחל ומנחיל כיון שהם כתובין נמי בפרשה אבל מכל שאר יורשין לא קשיא להו למתנינהו כולהו בנוחל ומנחיל ולהכי לא קתני נמי בני האח דאינו מפורש בפרשה וק"ל:

- 1) First הקדמה
  - a) This is the סדר נחלות based on במדבר כז' in במדבר במדבר as explained by the גמרא
    - i) בן בת אב אח אחי אב
- 2) Second הקדמה
  - a) משנה
    - i) אחין מן האב נוחלין ומנחילין
    - ii) אחין מן האם לא נוחלין ולא מנחילין
- 3) Third משמוש בקבר הקדמה part 1

- a) If יורש נכסי המת would be יורש נכסי המת based on the פלוני bas already died פלוני based on the נכסי המת as if he were מוריש as if he were נכסי המת as if he were in turn מוריש and as if he were in turn בת פלוני to his own בת פלוני in the סדר נחלות namely first to בת פלוני then to בת פלוני and so on
- b) Because בת and בת are for each level of מוריש the first and second in the סדר נחלות it follows that משמוש בקבר can also be stated this way
  - i) If יורש נכסי המת based on the פלוני but פלוני based on the פלוני based on the נכסי המת but פלוני based on the נכסי המת as if he were in turn נכסי and as if he were in turn מוריש and their יובאי יריכן in the יובאי יריכן on the יובאי יריכן and their יוצאי יריכה and then יוצאי יריכה and בן פלוני and then נכסים and אב פלוני and so on
- 4) Fourth משמוש בקבר הקדמה part 2
  - a) if there are no אב המת המת בן and אב המת has already died and has no יוצאי ירך and אבי אב המת has also died then the same as already noted we treat אבי אב המת as if he were יורש he were מוריש the נכסי מחל מוריש (and their יורשים ווריש in the יורשים) in the סדר נהלות
- 5) Fifth משמוש בקבר הקדמה part 3
  - a) where the מ has no surviving יוצאי ירך and אב המת has also died and his ב who is אם המת is alive then אחי המת both because he is listed next in סדר and also by משמוש from ב as ב of the אב המת
  - b) אח will later discuss why אח needs to be listed in סדר נחלת at all
- 6) Sixth הקדמה
  - a) If in the fourth אבי אב המת אבי אב has died and his בן who is אחי אב המת is alive the אחי אביו because he is next in אחי מד as אחי אביו of the מת and also by way of משמוש from אב אב אבי המת as his בן and by משמוש from אב המת as his אב המת משמוש אב המת משמוש אב המת משמוש אבר המת משמוש אבר מו אבר אבי המת משמוש אבר מו אבר מ
  - b) אחי אב המת will later discuss why אחי אב הפds to be listed in סדר נחלת at all
- 7) {Seventh הקדמה
- 8) Eighth הקדמה
  - a) שאלה
    - i) How does the משנה derive that בני אחות המת are יורש
  - b) תשובה
    - i) by משמוש from אב המת as יוצאי יריכו
- תוספות (9
  - a) קשיא

- i) אחי האב is also listed in the סדר נחלות why isn't אחי האב listed in the משנה
- b) תירוץ of ר"י
  - i) We know anyway that אם אחי אב is שיורש from משמוש as his בן the following אב המת as his מהרש"א is obvious

### 10) א"מהרש"א at ד"ה אחין מן האב

- a) קשיא
  - i) אדי אב המת is שמוש by בן of the מוריש only if the אבי is from אבי אב not if the אב המת is from אב המת אב המת
- b) תירוץ
  - i) ר"י בדוחק actually means אבי אב המת
- c) קשיא
  - i) Why doesn't ר"י rely on משמוש from אב המת as the אב המת of אב המת
  - ii) {note that the seventh הקדמה apparently answers this קשיא
- d) תירוץ
  - i) אבי המהרש"א in fact changes the גרסא תוספות to say that אחי אב takes by אדי אב המת אם אד אה אם אד המת אב המת שמוש from אב המת אם אל המת

#### תוספות of תוספות

- a) אחי אב to the משנה of ר"י that the משנה doesn't list אחי אב because we already know that he's משמוש by משמוש
  - i) But then the משנה should at least teach the משמוש of משמוש
- b) תשובה
  - i) The משנה in effect teaches the דין of משמוש by listing בני אחות since we've established that בני אחות by בני אחות is based on משמוש
- c) קשיא
  - i) Then why does the משמוש list אחי המת מן אחי who also takes by משמוש
- d) תירוץ
  - i) The אח משנה lists אח המת מן and says that they're בדרך אגב only בדרך אגב נוחלין ומנחילין aren't אחין מן האם aren't נוחלין ומנחילין מנחילין מן האם aren't נוחלין ומנחילין
- 12) המשך of תוספות as explained by מהרש"א at בא"ד וכי תימא
  - a) קשיא

    - ii) wo why does the משנה need to list אחין ולא מנחלין ולא מנחלין ולא
  - b) תירוץ

i) if אחין מן האם weren't listed we might have said that אחין מן האם are listed – not to be מדייק aren't נוחלין ומנחילין – but to teach the רבותא that בוחלין ומנחילין even though their ודאי isn't ודאי

### תוספות of תוספות

- a) קשיא
  - i) the אחי האם lists אחי and says that they aren't נוחלין ומנחילין
  - ii) why doesn't the משנה on an אגב גררא basis also list אחי האב to say that נוחלין ומנחילין
- b) עירוץ of "ועוד"
  - i) The prior תוספות noted that because אחי is the same as בני אחות the משנה the משנה didn't need to list even אחי האם

### 14) מהרש"א at בא"ד ואם תאמר

- a) קשיא
  - מוספות ought also have asked that בני האח נוחלין ומנחילין should have been listed in the אגב by way of סיפא where the משנה needs to teach that בני aren't ומנחילין ומנחילין
- b) תירוץ

# דף קח:

# רשב"ם ד"ה אדרבה

[דף קח עמוד ב] בפרשב"ם בד"ה אדרבה מרבה כו' ואם אין לו אחים ובן אין לו כו' ואם אין לו בת ונתתם את נחלתו לשארו כו' עכ"ל לכאורה מלישנא דאדרבה היינו לרבות האח שיהא קודם לאב ולהוציא הבן שיהיה האב קודמו וכן תסדר ואם אין לו אחים ונתתם נחלתו לשארו ואם אין לו שאר ונתתם לבנו ואם אין לו בן ונתתם לבת כו' אבל ניחא לפרש כמו שפירש מדלא קאמר אדרבה מרבה אני האח ואוציא את הבן והבת משמע דלא קאמר אדרבה אלא לענין לרבות האח שיהיה האח קודם לבן ובת מיהו כולן קודמין לאב והיינו משום דלמאי דלא אסיק אכתי השתא דכתיב שארו לאקדומיה לאב שפיר קא קשיא ליה להקדים כולן לאב והמתרץ לא השיב לו השתא אלא דליכא למימר אדרבא ובודאי הבן ובת קודם לאח ומיהו אכתי איכא למימר דכולהו קודמין לאב עד דמסיק ליה דע"כ כתיב שארו לאקדומיה לאב וק"ל:

- 1) Here is the סדר נחלות in the actual order of the פסוקים in כמדבר כז' in the actual order of the
  - a) בן בת אח אחי אב שארו

- 2) ברייתא
  - a) שארו means אב המת and the סדר נהלות is this
    - i) בן בת אב אח אחי אב
- גמרא (3
  - a) אדרבה מרבה אני את האח" קשיא
- 4) מהרש"מ as explained by מהרש"מ
  - a) "אדרבה מרבה אני את should be: אדרבה מרבה אני את האח" doesn't mean that the סדר
  - b) Instead the גמרא means to ask that this should be the מרא בה אה בן בת אב אחי אב
- 5) מהרש"א
  - a) The פירוש is correct for the following reasons
    - i) First
      - (1) The גמרא doesn't say "אדרבה מרבה אני האח ואוציא את הבן והבת"
    - ii) Second
      - (1) It's only at the end of the סוגיא that the מסיק is called "שארו" to teach the אב is called אב is called אב וויש ארב
      - (2) So it's not מסתבר that at this point the גמרא asks that אב should be given בן ובת over בן ובת
- 6) גמרא of the גמרא
  - a) תירוץ
    - i) It's not מסתבר for אה to have קדימה over בן ובת
- 7) מהרש"א of מהרש"
  - a) At this point the אב still doesn't realize that שארו teaches a אב and the אב assumes that this is the בן בת אח אב בן בת אח אב בן בת אח אב בן בת אח אב אחי אב

# תד"ה יכול יהא קודם לבן (השני)

תוס' בד"ה יכול יהא כו' וא"ת אחי אביו דכתב רחמנא ל"ל כו' עכ"ל מה שהקדימו המאוחר בפסוק להקשות על אחי אביו ל"ל ואח"כ על האחין ל"ל משום דהך קושיא דאחי אביו ל"ל היא קשה לכ"ע אבל אחין ל"ל אינו קשה רק למ"ד לאו כסדרן כתיבי אבל למ"ד כסדרן כתיבי איצטריך למכתב אחין למדרש מוהעברת במקום בת אתה מעביר נחלה מן האב ואי אתה כו' ולא נימא והעברת במקום בת אתה מעביר נחלה מן האחין דהשתא דכתיב אחין בקרא ממילא שמעינן לה כפרשב"ם לקמן וק"ל:

בא"ד דאי לא כתיב אחי אביו ה"א דכסדרן כתיבי ואחי המת קודמין כו' עכ"ל ואין להקשות לפום סברא דהשתא אחין ל"ל דהא ליכא למימר כמו שתרצו

לקמן דה"א אב קודם לבת כו' דהא השתא כסדרן כתיבי ולית לן לאקדומי לאב אחד מהנך די"ל דהשתא ניחא דכסדרן כתיבי איצטריך למכתב אחין לאקדומי לאב דאי לא הוה כתיבי אחין אף על גב דמסברא אחין קדמי לאב כמ"ש התוספות לקמן מ"מ כיון דאחין לא כתיבי ואב כתיב אית לן לאקדומי לאב טפי מאח וק"ל:

בא"ד וא"ת ואחין דכתב רחמנא ל"ל כו' וי"ל דאי לא כתיב כו' דאית לן לאקדומי אב לחד מהגך כו' עכ"ל וק"ק דהקרוב קרוב קודם ל"ל דע"כ לית לן לאקדומי (מכולן לאב) [לאב מכולן] דא"כ לא לכתוב אחין ודו"ק:

- במדבר כז (1
  - a) איש כי ימות ובן אין לו והעברתם את נחלתו לבתו ואם אין לו בת ונתתם את נחלתו לאחיו
  - b) ואם אין לו אחים ונתתם את נחלתו לאחי אביו
  - c) אתה וירש אחים לאביו ונתתם את נחלתו לשארו הקרב אליו ממשפחתו וירש אתה
- 2) ברייתא
  - a) שארו means אב המת
  - b) the סדר נחלות is בן בת אם אחי אב
- גמרא (3
  - a) קשיא
    - i) אדי אב after פרשה after אחי אב
  - b) תירוצים
    - i) One קראי שלא כסדרן כתיבי" discussed below "קראי שלא כסדרן כתיבי" discussed below
    - ii) A second הירוץ is based on the שיטה of ר' ישמעאל ברבי יוסי also discussed below
- 4) "קראי שלא כסדרן כתיבי"
  - a) the פסוקים must be שלא כסדרן שלא שלא מסתבר that אחי who derives his אב אחי אב through אב is יורש before אב
  - to teach that שארו means a פסוק and the פסוק refers to שארו as שארו to teach that אב has greater יורש is אב than a certain other קרוב before that other יורש is אב
    - i) Now
      - (1) it can't be that the other קרוב over whom the אה has אהי is אהי אביו is אהי אביו is שארו because as we've already explained even without שארו we'd know אהי אביו over אהי אביו אביו אביו אבר
      - (2) and it can't be that א has קדימה over בן ובת because the words שארו הקרוב because the words אליו teach בהלכה to preserve the קדימה of בת and בת who בהלכה have greater אב to the מת than אב
    - ii) so "שארו" must teach that אב has קדימה over אח

- 5) שיטה of ר' ישמעאל ברבי יוסי
  - a) שארו doesn't mean אב that יורש is derived from a separate ספרי in דרשה ספרי וורש
  - b) The קראי are listed כסדרן namely בן בת אח אחי בן ב
  - c) now
    - i) והעברתם in "והעברתם את נחלתו 'refers to a העברת נחלה that's away from אב that's away from אב
    - ii) "במקום בת" (in favor of במקום בת" (that we're במקום בת" (that we're במקום בת" (the האב (in favor of מעביר (אח favor of אב במקום אח במקום און במקום במקום און במקום במקו
    - iii) So that the סדר נחלות is בן בת אם אחי אב
  - d) קשיא
    - i) say that
      - (1) והעברתם in "והעברתם את נחלתו refers to a העברת נחלה away from אה
  - e) דף קט. as explained by רשב"ם at אימא on דף קט. on דף קט
    - i) To teach that בת has קדימה over אה the פסוק wouldn't need to use the special word "והעברתם"
    - ii) Because
      - אח entions בת before אח before בת before בת
      - (2) and for סדר ישמעאל ברבי יוסי in the פסוק is meaningful because קראי כסדרן כתיבי
  - f) In short for פסוק it's because the פסוק mentions אה that we're דורש to teach that אה is אה before אה
- תוספות (6
  - a) First קשיא
    - i) Why does the פסוק need to list אהי אב when –for a reason not relevant here we'd anyway have known that יורש is אחי אב
  - b) עירוץ of ריב"ם that applies only for the שיטה that כסדרן כתיבי שלא כסדרן
    - i) The פסוק needs to list אחי אם to prove that the פסוק is שלא on the basis that אב who derives his קריבות אב can't be יורש before אב before אב
    - ii) the fact alone that או is listed before שארו-אב isn't enough to prove the פסוק is טברות שלא נסדרן to אב based on certain סברות סברות brought by תוספות  $\pi$
  - c) Second קשיא
    - i) Why does the פסוק need to list אה when we'd anyway know that אוז by שיורש the משמוש aren't relevant here

### 7) מהרש"א at ד"ה יכול

- a) קשיא
  - Since the חוספו ווsts אה before אחי אב ought to have first asked its second אחי first on why אחי needs to be listed before its first אחי on why אחי needs to be listed
- b) תירוץ
  - i) אחי אב מאנא קשיא אדי אב אחי first because this קשיא applies both for the שיטה of ר' ישמעאל בר' יוסי שיטה שלא מדרן ר' ישמעאל בר' יוסי ישמעאל בר' יוסי אלא מדרן ר' ישמעאל בר' יוסי שיטה שלא בר' יוסי אלא בר' יוסי מאנאל בר' יוסי שיטה שלא בר' יוסי אלא בר' יוסי שלא בר
  - ii) But the איש to אה doesn't apply to the שיטה of ר' ישמעאל ברבי יוסי because for this איטה we've earlier explained that אה needs to be listed to make clear that האברתם teaches that יורש is אה before אה

#### 8) תוספות of תוספות

- a) אירוץ to the second תוספות on why אה needs to be listed in the פסוק
  - i) We've established that this קשיא that applies only for the קראי שלא of קראי שלא סדרן כתיבי
  - ii) We've also established that for this שיטה
    - (1) אדי אב teaches that אד has קדימה –not only over אחי אם but also over a certain other קרוב while קרוב קרוב קרוב teaches there are still קרובים who have הקרובים over אב
    - (2) And that או is the קרובים over whom אב has קדימה and בן ובת are the קרובים who have אב over אב
  - iii) now
    - (1) it's correct that if אח weren't listed we'd know that או is משמוש by משמוש by משמוש
    - (2) but we'd have said that בת is the קרוב against whom אה has אדימה by way of שארו because we'd have said that the קדימה is intended בת against בת against בעיקר is listed in the בעיקר so that אב would have had בת סיפר as well as over אה who wouldn't be listed and would be משמוש tonly by
- b) קשיא
  - i) Now that the פסוק lists both בת and אח
  - ii) Say that
    - (1) ארו says that אב goes before both בת and אה and אה
    - (2) And that קרוב קרוב קרוב only בן before אב
- c) תירוץ
  - (1) שארו can give אב only over one listed קרוב and since the פסוק and since the קרוב and since the אה בת בת בת אה שארו only against אה but if only שארו were listed we'd apply the קדימה based on בת against בת as well as against שארו who wouldn't be listed and would be יורש only by

- 9) מהרש"א בא"ד ואם תאמר
  - a) קשיא to the תוספות of תוספות
    - i) Why is קרוב קרוב קרוב needed to teach that בן ובת have אב over אב
    - ii) Even without קרוב קרוב קרוב קרוב

      - (2) we'd also know that אם has קדימה over אח who would take only by משמוש
      - (3) and since we'd know that בן has קדימה over אב we'd know by בן that בן has אב over אב over אב אב

#### תוספות (10

- a) Refer back to the ריב"ם of תירוץ of תוספות on why the פסוק needs to list אחי אם אחי אחי אחי אם מוספות אחי אב
  - i) The פסוק needs to list אחי אב to prove that the פסוק is שלא כסידרן on the basis that אב who derives his קריבות from אב can't be יורש before אב
  - ii) The fact alone that אה is listed before שארו-אב isn't enough to prove the פסוק is טברות because we can accept that אב to קודם to שלא בסדרן brought by תוספות תוספות

### 11) מהרש"א at בא"ד דאי לא כתיב

- a) קשיא to the ריב"ם of דיב"ם
  - i) אחי אב ought not to be necessary to teach that the שלא כסדרן must be שלא
  - ii) because even if אחי אבר weren't listed the only way I could explain why הא needs to be listed would be by saying קראי שלא כסדרן
  - iii) because
    - (1) if the קראי were כסדרן
    - (2) the תירוץ that תוספות just gave to its second קשיא on why אה needs to be listed namely because otherwise I'd say that או הואכ no longer would apply since בסדרן is listed before שארו-אב and the כסדרן are בסדרן

#### b) תירוץ

- i) If אחי האב wasn't listed and אח was listed I would explain בטעות that
  - (1) the בסדרן are מדם and אה needs to be listed to teach that או הודם is קודם to אדור אם that's listed after אד and I'd explain as part of my אברו-אב that if אב this would be reason enough to decide that אב would have או סברות despite the סברות mentioned earlier by תוספות אב that support that אב מפסף או או או או מפר אב אב

# דף קט.

## רשב"ם ד"ה מלמד שהאב

[דף קט עמוד א] בפרשב"ם בד"ה מלמד שהאב כו' ואם אין לו שאר ונתתם נחלתו לאחיו כו' והעברתם את נחלתו לבתו כו' עכ"ל הכי משמע לפום סברת המקשה דהשתא דלא להקדים לאב רק הבן כדקאמר יכול יקדים לבן ת"ל כו' ומיהו האח קודם לבת כיון דלא אסיק אדעתיה הא דמשני כיון דלענין ייבום כו' א"כ אינה קמה הבת כלום תחת אביה כבנו ואחיו כפרשב"ם וק"ל:

# רשב"ם ד"ה קראי שלא כסדרן

בד"ה קראי שלא כסדרן כו' דקראי צריכי כו' ובן אין לו עיין עליו כו' וכן כולן עכ"ל בן ובת קראי דצריכי הוא להקדים בן לבת כדלקמן אלא משום אחין הוצרך לפרש כן מיהו התוספות לעיל כתבו דבאחין לא הוצרך למכתב משום זה כיון דנחלה משמש כו' ולמאי דמסיק לקמן וא"א להקדים בן לבת מדכתיב והתנחלתם אותם לבניכם גו' ניחא טפי ודו"ק:

- גמרא (1
  - a) The סדר נחלות is written שלא כסדרן רפוץ on קרוב קרוב קרוב אלות to set out the relative קרוב of different קרובים
- 2) רשב"ם
  - a) קשיא
    - i) Then the פסוק could have said only ונתתם את נחלתו לקרוב אליו ממשפחתו
    - ii) Why does the פסוק need to list בן בת אח and other קרובים
  - b) תירוץ
- 3) מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) It's correct that the פסוקים for בן ובת teach משמוש
    - ii) But רשב"ם should have noted that the פסוק anyway needs to set out בן ובת to teach that בן is קודם לבת לבת א
  - b) First תירוץ
    - i) רשב"ם refers only to אח אח says that the only purpose of the פסוק to list a קרוב is to teach that there is משמוש for יוצאי יריכו of that קרוב
  - c) קשיא to the first תירוץ
    - i) See the הקדמות on משמוש at בף מן הארן מן האר"ה ואחין מן האב

- ii) Now
  - (1) There is no need for a special לימוד to teach משמוש for יוצאי יריכו of אה
  - (2) Because once there is משמוש to בן of בן there would automatically be אבי המת to אבי המת in his role as בן אבי המת אבי המת
- d) Second תירוץ
  - i) That ב is קודם לבת we already know at דף קי: from קודם לבת אותם לבניכם

## רשב"ם ד"ה אימא

### רשב"ם לפי הגהת וסדור מהרש"א

אימא דהאי והעברת אאחין דקיימא קמן קאי וקאמר והעברת מן האחין לתת לבת הא אין בת אחין יורשין אותו ואכתי אב מנלן דירית מקמי [אח]: ואי אתה מעביר נחלה מן האב ואפילו במקום בת. הך לאו דוקא מקרא משתמעא מידי אלא הכי קאמר מהאי קרא לא תילף דבת קודמת לאב דלא מיירי קרא באב אלא באחיו אלא לעולם אימא לך דאב קודם לבת דהוא קרוב טפי:

אם כן דלגלויי אתא האי והעברת דאחין ירתי במקום שאין בת לא ליכתוב והעברת דממילא שמעינן לה מדכתיב ואם אין לו בת ונתתם את נחלתו לאחיו דהא להאי תנא כסדרן כתיבי דהא לא דריש שארו לאב דנימא שלא כסדרן כתיבי: ואי משום דדייקינן ואי אתה מעביר נחלה מן האב ואפילו במקום בת הך דיוקא לאו מהעברת שמעינן לה דאדרבה מוהעברת איכא למידק אתה מעביר נחלה מן האב במקום הבת:

שארו זו אשתו. וכו'

#### מהרש"א

בד"ה {מגיהין לרשב"ם כדלעיל} וכ"ה בפירושים ישנים ואפשר שהכריחו לפרש דהאי דיוקא דקאמר ואי אתה מעביר נחלה מן האב במקום בת לאו דוקא אקרא משתמע כו' משום דא"כ לא הוה משני מידי לפי פירושו דמשני "והעברת למה ליה דאחין דירתי במקום שאין בת ממילא אשתמע" {ד}הא איצטריך שפיר לדיוקא דאי אתה מעביר נחלה מן האב במקום בת

מיהו התוספות לא ניחא להו לפרש כן דמ"מ כיון דאיכא למימר האי דיוקא ואיכא למימר האי דיוקא מגליה למידק אתה מעביר נחלה מן האב במקום בת ומאי אולמיה האי דיוקא מהאי

ומזה פירשו התוספות דודאי האי דיוקא דפריך אימא ואי אתה מעביר נחלה מן האב אפילו במקום בת נמי מקרא משתמע ומשני ליה דוהעברתם לא משמע הכי

# דאין זו העברה מאח לבת א"נ כפרשב"ם דלהא לא הוה איצטריך והעברתם ודו"ק:

- 1) איטה גמרא of ר' ישמעאל ברבי יוסי
  - a) שארו doesn't mean אב that יורש is יורש at all is derived from a ספרי in ספרי מיורש
  - b) The כסדרן on סדר נחלה סדר are listed בן בת אחי האב and since בן בת isn't mentioned we know his קדימה only by this דרוש

"ואם אין לו בן והעברתם את נחלתו [מן אב] לבתו [של מת]" – מילף אשר אב יש לו קדימה ואשר אף על פי כן מעבירין נחלה מן אב במקום בת [לטובת בת]

ומדייקין ואי אתה מעביר נחלה מן אב במקום אחין [לטובת אח] – למילף דאב קודם לאח

- c) It follows that the סדר of נחלות is אה אהי אב בן בת אב אה אהי אב
- 2) המשך of the גמרא as understood by רשב"ם
  - a) קשיא of "ואימא"
    - i) Maybe והעברתם teaches that
      - "במקום בת אתה מעביר נחלתו מן האח לטובת הבת (1)
      - (2) "ואי אתה מעביר נחלה מן אב אפילו במקום בת"
    - ii) So that אב has קדימה even over בת and the סדר is בן אב בת אה
  - b) אם כן of אם כן
    - i) To teach that בת has קדימה over אח wouldn't need to use the special word "והעברתם"
    - ii) Because the סדר of the פסוקים has בת before אח and ר' ישמעאל ברבי יוסי says that קראי כסדרן כתיבי
- 3) מהרש"א as explained by מהרש"מ
  - a) אם כן of רשב"ם to the אם כן
    - i) But the שיטה of "ואימא" said that והעברתם is needed also to be אב have מדייק over בת over בת
  - b) רשב"ם as explained by מהרש"א as explained

    - ii) The תרצן answers
      - (1) Part 1
        - (a) the פסוק isn't needed to teach העברה from אח because as we've already explained –the סדר of the פסוקים has בת before אח and for 'ר

ישמעאל ברבי יוסי is meaningful because they're כסדקים is meaningful because they're

### (2) part 2

- (a) nor is the פסוק needed to teach the שיטה of אב that אב has קדימה over since this שיטה relies on סברא to teach the בת over אב over אב אב סקדימה
- 4) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - a) רשב"ם to רשב"ם
    - i) Why would the ואימא" think that a סברא that says אב has הדימה over בת בת as stronger than a בת has הדימה over אב over אב
  - b) מיטה of תוספות
    - i) In fact it's based on מקשן that מקשן of "ואימא" is מדייק that "ואי אתה מעביר" ואי מאביר מקשו המייק of "ואימא" בת" that בת" בת" בת" over בת" over בת" over בת" מון אב אפילו במקום בת"
    - ii) The תרצן answers either
      - (1) Part 1
        - (a) העברה from בת to בת doesn't count as העברה in the פסוק for a reason set out in תוספות that's not relevant here note that this "part 1" is slightly different from the "part 1" of רשב"ם mentioned earlier
      - (2) Part 2
        - (a) So והעברתם must instead teach in accordance with the הלכה and contrary to the מקשן that there is a העברה from בת to אב has הדימה over אב
- 5) מהרש"א
  - a) The מקשן of the מקשן can also be explained this way
    - i) Part 1 the same was Part 1 of the רשב"ם of מהלך
      - (1) the פסוק isn't needed to teach בת האה from בת because as we've already explained the סדר of the בת before אה and for 'ר' the סדר is meaningful because they're כסדרן
    - ii) part 2 the same as Part 2 of תוספות
      - (1) So the פסוק must instead teach contrary to the מקשן that there is a אב from בת and בת has קדימה over אב אב אב אב אב

# רשב"ם ד"ה ומשני

[דף קט עמוד ב] בד"ה ומשני וכי כו' דלכך הנו"ן תלויה וגם מדקרי ליה לוי כו' וכדכתב בד"ה ובני משה גרשום כו' עכ"ל כל זה ראיה דהאי בן מנשה מפרש לה בן משה מיהו הא דגרשום בן משה הוא לא הוה איצטריך לאתויי לכאורה מקרא דד"ה דבאורייתא מפורש דגרשום בן משה ואפשר משום דשם מפורש בני גרשום שבואל הראש דהיינו יהונתן ששב לאל כדלקמן לכך מייתי האי קרא דד"ה ודו"ק:

# דף קי.

## 'רשב"ם ד"ה אבוה דאימי

[דף קי עמוד א] בד"ה אבוה דאימיה כו' יתרו הס"ד ואח"כ צ"ל הגה"ה ונראה בעיני דה"ג אלא אי אבוה דאימא מיוסף כו' יותר מיהונתן הגה"ה ואח"כ מ"ה פוטיאל כו' כצ"ל ואין הגה"ה זו מפרשב"ם ור"ל לפום הך סברא גריס אבוה דאימה בלא יו"ד והוה נמי ממש אבוה דאימה דהיינו אמה של אשת אליעזר והוה דור א' יותר רחוק מיהונתן משא"כ לפרשב"ם דאבוה דאימה ע"כ לאו ממש אלא דור ד' או ה' וה"ל:

### גמרא (1

- a) because משה married בת יתרו instead of בת טובים
- b) his grandson יהונתן the son of ארשום the fourth יתרו to יתרו was a פסל מיכה מיכה מיכה

| יתרו         | 1 |
|--------------|---|
| בת יתרו למשה | 2 |
| גרשום        | 3 |
| יהונתן       | 4 |

#### c) קשיא

i) A אלעזר אבי חot relevant here teaches that אלעזר אבי פינחס married בת יתרו so that omparied בת יתרו was ייתרו to יתרו and was even closer to יהונתן than יהונתן

| יתרו           |
|----------------|
| בת יתרו לאלעזר |
| פינחס          |

- d) תירוץ as explained by רשב"ם
  - i) פינחס had the advantage of being a descendant of יוסף as well as a descendant of יתרו

### 2) רשב"ם

- a) The גמרא means that Either
  - i) או דאבוה דאימי' (דפינחס) הי' בן יתרו ואימא דאימי' (דפינחס) היתה בת יוסף

|   | אבוה דאימי' בן יתרו ואימא דאימי' בת יוסף |  |  |  |
|---|------------------------------------------|--|--|--|
| 1 | יוסף יוסף                                |  |  |  |
| 2 | בן יתרו (אבוה בת יוסף (אימא              |  |  |  |
|   | דאימי' דפינחס) דאימי' דפינחס)            |  |  |  |
| 3 | אם פינחס                                 |  |  |  |
| 4 | פינחס                                    |  |  |  |

ii) או דאבוה דאימי' (דפינחס) הי' בן יוסף – ואימא דאימי' (דפינחס) היתה בת יתרו

| אבוה דאימי' בז יוסף ואימא דאימי' ב |
|------------------------------------|
|------------------------------------|

| יתרו                            | יוסף                            | 1 |
|---------------------------------|---------------------------------|---|
| בת יתרו (אימא<br>דאימי' דפינחס) | בן יוסף (אבוה<br>דאימי' דפינחס) | 2 |
| אם פינחס                        |                                 | 3 |
| פינחס                           |                                 | 4 |

- b) קשיא
  - i) still פינחס was no more than 'יתרו to יתרו the same as יהונתן the same as
- c) תירוץ
  - i) Must be that the מדייק isn't מדייק and actually there was another דור between מתרו and the children of יתרו יתרו
  - ii) so that יתרו שמs 'יתרו that's one דור more distant than יהונתן
- מהרש"א (3) איטה מהרש"א in רשב"ם in רשב"ם
  - a) The גמרא is in fact פינחס that פינחס was 'יתרו to יתרו because the correct גרסא in the 'דאימה' instead of "דאימר"
    - i) של אם פינחס אשת אלעזר) הי' בן יוסף ואמה דאימה (של אם פינחס אשת אלעזר) היתה בן יוסף אשת אלעזר) היתה בת יתרו

| יתרו                  | יוסף                        | 1 |
|-----------------------|-----------------------------|---|
| בת יתרו ( <b>אימא</b> | בן יוסף (אבוה בת יתרו (אימא |   |
| <b>דאימא</b> דאשת     | דאימא דאשת                  |   |
| (אלעזר                | (אלעזר                      |   |
| נ אלעזר               | 3                           |   |
| אם פינחס              | 4                           |   |
| חס                    | 5                           |   |

ii) אשת אלעזר של אם (של אם פינחס אשת אלעזר) הי' בן יתרו - ואמה דאימה (של אם פינחס אשת אלעזר) אלעזר) היתה בת יוסף"

| יוסף               | יתרו                  | 1 |
|--------------------|-----------------------|---|
| בת יוסף (אימא      | בן יתרו ( <b>אבוה</b> | 2 |
| דאימא דאשת         | <b>דאימא</b> דאשת     |   |
| (אלעזר             | (אלעזר                |   |
| ז אלעזר            | 3                     |   |
| אשת אלעזר אם פינחס |                       | 4 |
| פינחס              |                       | 5 |

## דף קי:

## רשב"ם ד"ה ששב

בד"ה ששב לא-ל כו' שגלה מטה דן ופסלו כו' בגין חיי וכיון שעמד דוד כו' הד"א כצ"ל והוא מלשון ירושלמי וק"ל:

# גמרא פשוט נבילתא

גמ' פשוט נבילתא כו' כצ"ל בגמרא ובפרשב"ם ובתוספות וק"ל:

# דף קי:

# רשב"ם ד"ה אמר לי' אביי ורשב"ם ד"ה אמר לי' רב פפא

[דף קי עמוד ב] בפרשב"ם בד"ה א"ל אביי כו' והכי איבעי ליה למכתב איש כי ימות וזרע אין גו' עכ"ל דקדק לפרש בדברי אביי הכא וכן לקמן דלא ה"ל למכתב רק וזרע אין לו גו' משום דודאי לפי סברת אביי לא איצטריך לאשמועינן דבת נמי בת ירושה היא כדמסיק אביי ההיא מוכל בת יורשת נחלה נפקא אבל בדברי רב פפא דקדק לפרש למכתב לבנו ולבתו אבל וזרע אין לו וגו' ודאי דלא ה"מ למכתב דא"כ לא הוה ידעינן דבת יורשת נחלה כלל ולא הוה מוקמינן ליה אלא בבן ומיהו מה שפירש בדבור הזה וסד"א היכא דלית בן ונתתם את נחלתו לאחיו לו גו' כו' ה"נ אין בתו יורשתו דאין כו' עכ"ל אין זה לפי סברת אביי דודאי בת נמי בת ירושה היא ולא איצטריך כלל האי קרא דהכא אלא להקדים בן לבת אלא לפי מה שהבין רב פפא בדברי אביי דליכא קרא דבת נמי בת ירושה היא פירש כן ודו"ק:

בד"ה אמר ליה רב פפא כו' ומשום דאתא קרא לאשמועינן כדרבי לא הוה מצי למכתב לבנו ולבתו כו' עכ"ל לפי מה שפירש רשב"ם לעיל דירושת הבן דריש ליה רבי מהכא ושלא כדברי התוספות שכתבו דרבי דמוקי והעברתם שאין לך מעביר כו' אין זה צורך שום דרשה קשה דה"ל לרב פפא להקשות הכא בפשיטות {(דא"כ)} {דאי נמי} בת נמי בת ירושה היא איצטריך למכתב והעברתם כדרבי ואביי נמי דמשני כפי' רשב"ם דבת ישנה בכלל ירושה וה"מ למכתב וזרע אין וגו' כו' הא איצטריך למכתב והעברתם גו' לכדרבי ללמוד מיניה ירושת הבן מן האם וי"ל דודאי אי אשמועינן הכא דבת נמי בת ירושה היא שפיר כתב לה בלישנא דוהעברתם למילף מיניה ג"כ ירושת הבן מן האם אבל כיון דכבר כתיב דבת נמי בת ירושה היא לא ה"ל למכתב הכא ונתתם את נחלתו לבתו לאשמועינן דבת נמי יורשת היא אלא ה"ל למכתב דבן יורש אמו נה"ל:

### 1) First הקדמה

- a) במדבר כז
  - i) איש כי ימות ובן אין לו והעברתם את נחלתו לבתו ואם אין לו בת ונתתם את נחלתו לאחיו
- b) במדבר לו
  - i) וכל בת יורשת נחלה ממטות בני ישראל לאחד ממשפחת בית אביה תהי' לאשה למען ירשו בני ישראל איש וחלח ארוחיו
- 2) Second הקדמה
  - a) דף קט: at ברייתא

- i) רבי
  - (1) בכולן נאמר בהן נתינה וכאן [בקרא דוהעברתם] נאמרה בהן העברה
  - (2) שאין לך שמעביר נחלה משבט לשבט אלא בת
- b) ד"ה הואיל at דף קט: at רשב"ם
  - i) רבי derives from העברתם that את אשתו and בעל יורש את אמו
- c) ד"ה טעמא at דף קי. at ד"ה טעמא
  - i) רבי derives no דין at all from והעברתם and mentions only that the העברה of העברה applies to שבט because this ירושה can lead to העברת נכסים from one שבט to another
- 3) גמרא at דף קי.
  - a) שאלה
    - i) מנלן דהבנים קודמים לבנות
  - b) תשובה
    - i) דכתיב איש כי ימות ובן אין לו והעברתם את נחלתו לבתו
    - ii) טעמא דאין לו בן הא יש לו בן בן קודם
- 4) אביי of רשב"ם and רשב"ם that רשב"ם and תוספות will be מבאר below
  - a) First רב פפא of רב פפא
    - i) Maybe ובן אין לו והעברתם teaches only that if there's a בת and no בן then there's a בת of the entire בת to בת
    - ii) The פסוק doesn't deal with the דין where there is both בת and it's possible that בת and בת share equally
  - b) First אביי of אביי
    - i) If בת and בת share equally it can't be that a פסוק is needed to teach that where there's only a בת or a בת that person is יורש the entire נחלה
  - c) Second קשיא of רב פפא
    - i) Maybe the פסוק is needed to teach that a בת is also a בת ירושה in the first place
  - d) Second אביי of אביי
    - i) We already know that a בת ירושה from "וכל בת יורשת נחלה"
- 5) הקדמה to רשב"ם on the first אביי as explained by אביי at מהרש"א מד אמר לי' אביי
  - a) מפרש is first מפרש the first אביי of אביי based on the actual אביי of אביי
  - b) רשב"ם then explains that רב פפא misunderstood the first אביי of אביי and this is why אביי followed with his second אביי to אביי אביי
- 6) רשב"ם actual אביי  $\sigma$ 
  - a) אביי of אביי

- i) If בת and בן are equals then they both count the same as "זרע" and the פסוק that starts "ואם אין לו should have read this way: איש כי ימות וזרע אין לו ונתתם את
- ii) So it must be that קודם לבת and the פסוק needs to teach that still-if there's no בחלתו לבתו then והעברתם כל נחלתו
- b) שאלה
  - i) Why wasn't אביי in his תירוץ concerned that maybe בת and בת are equals and the פסוק can't say "וזרע אין לו" because unless the פסוק mentions בת we might have thought that בת altogether and doesn't count as זרע for the purpose of ירושה ירושה
- c) תשובה
  - i) אביי realized and assumed that רב פפא would understand that the פסוק of בת ירושת נחלה already teaches that בת ירושת נחלה
- 7) אביי of אביי as misunderstood by רב פפא
  - a) רב פפא
    - i) didn't realize that אביי relies on וכל בת וכל to teach that בת ירושה is a בת ירושה and thought that as a result it couldn't be that אביי answered that if ב פפא is correct the פסוק should have said וזרע אין לה
    - ii) instead אביי thought that אביי answered only that
      - (1) if בת and בת are equal the פסוק wouldn't need to deal at all with the העברה case where there's only בת
      - (2) and it would have been enough for the פסוק to say וואיש כי ימות ונתתם נחלתו "לבנו ולבתו
  - b) that's why רב פפא then asked his second אביי to אביי
    - i) קשיא
      - (1) I can say that בת and בת are equal
      - (2) and the reason that the פסוק doesn't say ובתו נהלתו לבנו ובתו is that ונתתם נהלתו לבנו ובתו is needed to show that בת ירושה also where there's only בת and there's a total העברה from one שבט to another
  - c) אביי of אביי
    - i) We already know this from וכל בת יורשת נחלה
- 8) א"מר מהרש"א at ד"ה אמר לי' רב פפא
  - a) קשיא to the שיטה of רשב"ם that רבי derives הבן מאמו from והעברתם from והעברתם
    - i) For אביי
      - (1) How can אביי derive from בת ירושה is a בת is a בת is a בת ירושה and say that בת is a aren't שוין because otherwise the פסוק shouldn't have said מוע מישור מישות and instead should have said that "איש כי ימות וזרע אין לו ונתתם"

(2) When the פסוק can't say ונתתם נחלתו לבנו ובתו and needs to say והעברתם to teach ירושת הבן מאמו

#### ii) For רב פפא

(1) Why doesn't רב פפא more simply say to אביי that it's possible that בן ובת are equal and the פסוק can't say ונתתם את נחלתו לבנו ובתו because the פסוק needs to say ירושת הבן מאמו to teach ירושת הבן

#### b) תירוץ

- i) Part 1
  - (1) The פסוק wouldn't rely on והעברתם to teach only that ירושת בן מאמו because then the מסוק would have preferred to say directly that בן יורש אמו
  - (2) But if the פסוק also teaches that בת ירושה is בת ירושה we understand that the פסוק uses the word "והעברתם" to imply both דינים
- ii) Part 2
  - (1) This explains why אביי holds there's no need for והעברתם since וכל בת since ורשת נחלה can't teach only ירושת הבן ירושת הבן מאמו
  - (2) This also explains why רב פפא needs to ask that והעברתם is needed for הבת ירושת because otherwise it would be clear that העברתם can't teach ירושת הבן מאמו

### תד"ה האיש את אמו

תוס' בד"ה האיש את אמו כו' בין לירש בין להוריש דמ"ל זכרים ומ"ל נקבות כו' עכ"ל בנקבות לירש נמי נסבת נחלה ע"י בעלה מ"מ בירושה גופה אם לא תנשא אח"כ לבעל שהוא משבט אחר לא תסוב הנחלה משא"כ בבן דבירושה גופה מוסב נחלת האם וק "ל:

# דף קיא.

# תד"ה קל וחומר לשכינה

[דף קיא עמוד א] בד"ה ק"ו לשכינה כו' ועוד אמר בספרי כו' ואמשה רבינו אמאי נקט י"ד ודוחק כו' היינו הקדוש ברוך הוא כו' עכ"ל ר"ל דמלך וכהן גדול משמע דכולה אמשה קאי ולא אקב"ה והוא סתירה לפי' ר"ת ומיהו לא ניחא להו לפרש דנקט י"ד משום מלך וכ"ג ז' משום כל חד דאם כן תקשי נמי אין זה ק"ו דמן הדין יש להיות כך ודו"ק:

#### גמרא (1

a) "וויאמר ה' אל משה ואביה ירק בפני' הלא תכלם שבעת ימים קל וחומר לשכינה י"ד יום"

- b) אלא דיו לבא מן הדין להיות כנדון
- 2) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) Why does the גמרא assume that without דיו the כלימה would have been 14 days
  - b) תירוץ by רבינו תם
    - i) The גמרא assumes that there was a הקפדה by the מרים to מרים
    - ii) Now
      - (1) a father and mother each has five שכינה in a child and the שכינה has 10
      - (2) So the כלימה caused by הקפדה from the שכינה should be double the כלימה caused by הקפדה from a father
  - c) First קשיא
    - i) then even without the קל וחומר based on the direct רבינו תם of דבינו the should be  $14~\mathrm{days}$
  - d) Second קשיא
    - i) ספרי says the הקפדה wasn't by the שכינה but was by משה רבינו
- מהרש"א (3
  - a) קשיא
    - i) ספרי also says that the משה by משה was both as מלך and as כהן גדול
    - ii) Why doesn't תוספות answer that the השבון of 14 days is calculated based on seven days for מלך and seven days for כהן גדול
  - b) תירוץ
    - i) The first רבינו תם מהרש"א would still apply: then even without a קל השבון the השבון should be 14 days based on the direct השבון

# תד"ה מקיש

בד"ה מקיש מטה כו' והא דדרשי' נמי וירש כו' הוה מוקמינן בבן הבן דוקא כו' עכ"ל ר"ל אבל בת הבן וכל אינך דלקמן לא הוה ידעינן אפי' לירש אי לאו בן אין לו עיין עליו (ובת אין לו) ולא הוה מקשינן ירושה שניה לראשונה לענין להקדים בן הבת לבת הבן אלא לענין שירש בן הבן אבל בת הבן לא תירש כלל אי לאו בן אין לו עיין עליו (וכן בן הבת ובת הבת לא ירשו כלל אי לאו בת אין לו) ודנקט לקמן גבי דרשת בן אין לו עיין כו' נמי בן הבן אגב אחריני נקט ליה דבן הבן שפיר שמעינן ליה מהיקשא דירושה שנייה לראשונה ובגליון תוספות מצאתי וז"ל אכתי אמאי איצטריך אין לו דבת למשמוש נילף לה ממשמוש דבן בהיקשא דמטות כו' ודו"ק:

- 1) איטה the שיטה of ר"י
  - a) "ממטות" is מקיש נכסי אם בכסי הב as a result we derive that ב has הדימה over בת in בנסי אם the same as בן has קדימה האם בנכסי אב namely בנכסי אם has קדימה over בנכסי המוחד בת in the בת דינה of נכסים in the בת דינה האם בת דינה והאם בת דינה האם בת
  - b) "וירש אותה" teaches by היקש from ירושה ראשונה to ירושה שני' that בן is בן is בן in a בן דינה from אבי אם המחשר שני' died and דינה had already died then בן דינה has a דינה over בן בת בת בת האבי that come to both יעקב from בת בת בת המחשר in the יעקב of the שממוש in the בת דינה aren't relevant here
- 2) דף קטו. at ברייתא as explained by תוספות
  - a) "בן אין ליו" teaches that בן הבן and בת הבי are יורש from יורש by משמוש by משמוש from his קבר
  - b) "בת אין לו" teaches that בת הבת and בת ביר שמתה שמוש from from בת שמתה בה by שמתה from her קבר
- תוספות (3
  - a) קשיא
  - b) תירוץ as explained by מהרש"א
    - i) The ירושה שני' of ירושה לירושה ראשונה teaches at first only that בן הבן is יורש by משמוש
    - ii) That's why the בן is needed to teach that בת הבן is also משמוש by and the אין לו of בת is needed to teach that בת הבת are also יורשין by משמוש

#### 4) מהרש"א

- a) קשיא
  - i) Then why does the ברייתא say that from בן אין לו we also derive בן הבן הבן
- b) תירוץ
  - i) אגב אחריני נקט לייי"
- c) גליון by גליון
  - i) Once we know from the היקש and from בן אין לו that there is בן הבן for בן הבן and בת הבן why does the גמרא need to derive from משמוש that there is משמוש

for בן and בת בת –the גמרא could instead have relied on מקיש that's מקיש נכסי אם נכסי אב נכסי עב נכס

# דף קיא:

# בא"ד ולמאן דדריש

[דף קיא עמוד ב] בא"ד ולמאן דדריש בעל משארו איצטריך לעבור עליו בב' לאוין כו' עכ"ל רצונם לומר דלמאן דלית ליה ירושת הבעל אלא מדאיצטריך לא תסוב שני פעמים כדלקמן איצטריך שפיר לא תסוב ב' פעמים אחד ללאו בהסבת הבעל ואי לאו הכי לא הוה ידעינן כלל ירושת הבעל אבל למאן דדריש ירושת הבעל משארו ע"כ בלאו דלא תסוב אחד הוה ידעינן שפיר הסבת בעל כמו בבן ולא איצטריך ב' לא תסוב אלא לעבור ב' לאוין בכ"א משניהם וק"ל:

# רשב"ם ד"ה מפסקי קראי

בפרשב"ם בד"ה מספקא קראי כו' והקרוב אליו שהוא מאוחר אתה עושה מוקדם עכ"ל בגליון אף על גב דלרבא נמי הקרוב אליו קאי אדלעיל ל"ק ליה אלא לאביי דצריך לאוקמא שארו אדלבתריה והקרוב אליו אדלעיל ומפסיק באמצע הציווי ושדי נמי למ"ד דלשארו על הקרוב עכ"ל הגליון והוא דחוק ול"נ דהקרוב אליו קאי שפיר אשארו דסמיך ליה לרבא דאשתו נקראת קרובה כדדרשינן כי אם לשארו הקרוב גו' אין שארו אלא אשתו ורשב"ם שפירש נמי בברייתא והאי דכתיב הקרוב אליו מסקנא דההוא קרא הוא דכתיב ואם אין אחין כו' היינו לאביי אבל לרבא לא קאי אדלעיל ודו"ק:

- 1) קרא
  - a) אותה וירש אותה אליו ממשפחתו וירש אותה לשארו הקרב אליו ממשפחתו וירש אותה
- 2) ברייתא
  - a) שארו זו אשתו ללמד דאיש יורש את אשתו
- 3) גמרא
  - a) קשיא
    - i) The simple meaning of the פסוק is that אשה יורשת את בעלה
  - b) אביי of אביי as explained by רשב"ם
    - i) Read the פסוק this way:

וארו וירש אחות – שארו אחים לאביו ונתתם את נחלתו להקרוב אליו ממשפחתו

4) ביאור – רשב"ם of the אביי  $\sigma$ 

- a) The פסוק first teaches that ונתתם אליו ממשפחתו להקרוב אליו ממשפחתו
- b) The פסוק then teaches the מילתא אחריתי that אותה that שארו וירש
- 5) גמרא of the גמרא
  - a) רבא by רבא
    - i) שארו מפסיק the פסוק to move שארו to the end of the פסוק and to move ונתתם to the beginning of the פסוק
  - b) תירוץ by רבא
    - i) Explain the פסוק this way: ונתתם את נחלת שארו לו וירש אותה
- 6) גליון
  - a) שאלה
    - i) What does רבא do with הקרוב אליו
  - b) תשובה
    - i) רבא reads the פסוק this way: רבא ונתתם את נחלת ממשפחתו אליו ממשפחתו הקרוב אליו ממשפחתו שארו לו
  - c) קשיא
    - i) רבא too is also מפסיק the פסוק by moving ונתתם
  - d) תירוץ
- 7) מהרש"א
  - a) The תירוץ of the גליון is a דוחק
  - b) תירוץ of the גליון
    - i) רבא reads the פסוק this way:

ונתתם את נחלת שארו הקרוב אליו ממשפחתו לו וירש אותה

- 8) מהרש"א of מהרש"
  - a) The פירוש of ב"ם that the פסוק first teaches that ונתתם את נחלתו להקרוב אליו and the פסוק then teaches the מילתא אחריתי that משפחתו applies only for אביי and not for רבא

## תד"ה לו משפט הבכורה

תוס' בד"ה לו משפט הבכורה השתא לא שייך למפרך אפילו בלא הנך קראי כו' עכ"ל דהכי משמע להו דלרבא לא קאי דרשה דאביי ודרב נחמן ב"י מדקאמר אלא אמר רבא כו' אבל לרב נחמן ב"י קאי דרשה דאביי ולא קאמר אלא אמר רב נחמן ב"י ובגליון הקשה ר"א כיון דמאונו ולא אונה ממעטינן אלמון שנשא בתולה ומהשתא מאשר ימצא לו נמעט אפי' בחור שנשא בתולה ונראה דלעולם הוה מוקמינן ליה בבחור שנשא אלמנה דלא שמעינן ליה מאלמון שנשא בתולה דה"א היכא דהוי אונו אף על גב דלא הוה אונה ה"א נוטל פי שנים דמגו דשקיל דידיה שקיל דידה עכ"ל גליון וק"ל:

### תד"ה הוא יורש

בד"ה הוא יורש כו' דמדקפיד בסבת הבעל ולא קפיד כו' עכ"ל דמאן דיליף ליה ירושת הבעל משארו ודאי דאיכא הסבה בירושת הבעל כמו בבן ואיכא לאוקמא לא תסוב אתרוייהו כמ"ש לעיל דתרוייהו משמע מיניה אבל הסבת האשה ודאי דלא משמע בהני קראי דהסבה ודו"ק:

# דף קיב.

### תוספות ד"ה אימא דנפלה

[דף קיב עמוד א] בד"ה אימא דנפלה כו' תימה כו' הל"ל דפנחס ויאיר ירשו מאמם כו' עכ"ל ר"ל דודאי מעיקרא דפריך דלמא דזבין מזבן דאתא קרא להראות עושרם הל"ל נמי דפנחס ויאיר ירשו מאמם כו' אלא דגדולה מזו יש להקשות דאיכא למימר דקרא לאו בירושה כלל משתעי כפרשב"ם מיהו השתא נמי דמשני ליה דזבין מזבן לא מצית אמרת כו' מ"מ כיון דאכתי לא מיתרצי מירשו מאמם ואתי קרא להראות עושרם ל"ל לדחוק עצמו למפרך משדה חרמים ודו"ק:

- 1) אמרא גמרא that בעל is יורש את אשתו
  - a) First לימוד
    - i) ואלעזר בן אהרן מת ויקברו אותו בגבעת פינחס בנו
    - ii) Since the נכסים were called גבעת פינחס and not גבעת אלעזר it's מוכרח that פינחס wasn't יורש these נכסים from his father אלעזר
    - iii) Must be that פינחס was יורש נכסי and the פסוק teaches that בעל יורש אשתו
  - b) Second ואומר" לימוד
    - i) ערים... יאיר ויהי לו ... ערים...
    - ii) How did יאיר have שגוב that שגוב didn't have
    - iii) Must be that יורש נכסי אשתו and the פסוק teaches that בעל יורש אשתו
- 2) גמרא
  - a) קשיא
    - i) Why are two לימודים needed

#### b) תירוץ

i) There is this קשיא to the first לימוד – maybe the נכסים had belonged to אשת אשת the mother of אלעזר שמאח' these נכסים because בעל is not יורש את and instead יורש was "יורש יורש these נכסים from his mother אשת בן יורש את אשתו these בן יורש את אשתו אלעזר בן יורש את אמו אלעזר אמו אלעזר בן יורש את אמו אמו אלעזר בן יורש את אמו אלעזר בן יורש את אמו אלעזר את אמו אלעזר בן יורש את אמו אמו אלעזר בן יורש את אמו אלעזר בן יורש את אמו אמו ביינר בן יורש את אמו ביינר שו אלעזר בן יורש את אמו ביינר ביינר את אמו ביינר ביי

#### c) קשיא

i) The same קשיא applies to the second לימוד – maybe the פסוק teaches that בן בון את אמו

#### d) תירוץ

- i) There's no need for two פסוקים to teach that את אמו so it must be that one בן יורש את אשתו teaches that בעל יורש את אשתו
- e) קשיא as explained by מהרש"א
  - i) Why do you assume that the פסוקים teach דיני ירושה at all
  - ii) יאיר might have been נכסים and the פסוקים mention the נכסים mention the נכסים מחל the יאיר only איר להראות of both פינחס

#### f) תירוץ

i) if פינחס was נכסים they'd be הוזר ביובל and פינחס wouldn't have been חוזר ביובל his father לכסים אלעזר that are חוזר ביובל

#### g) קשיא

i) Maybe פינחס took his נכסים as שדה חרמים that isn't חוזר ביובל

#### תוספות (3

a) Instead of asking the אדה חרמים why doesn't the גמרא ask that possibly both מראים and יאיר were יורש מאמם mention their להראות להראות of both פסוקים and יאיר were יאיר מאמם יאיר אושר אישר of both פינחס מאיר איר

#### 4) מהרש"א

- a) שאלה
  - i) When the גמרא first asked that maybe the purpose of the להראות עשרם is להראות עשרם and not to teach ירושת הבעל
  - ii) Why didn't the גמרא suggest that maybe they took their ירושה מאמם על נכסים

#### b) תשובה

- i) The גמרא preferred the stronger קשיא that maybe they bought the נכסים and no was involved altogether
- ii) But once the גמרא answered that this isn't possible for פינהס because then the עכסים would be הוזר in order to ask again that maybe the purpose of the שדה הרמים is "להראות עשרם" while at the same time avoiding the ירושה מאמם to suggest that they took the ירושה מאמם by ירושה מאמם על נכסים

## תוספות בא"ד ונראה לר"י

בא"ד ונראה לר"י כו' וה"פ דברייתא כו' תקנתא לנחלת האם וכ"ת כו' ומיתורא דקרא כו' עכ"ל יש לדקדק דמ"מ מה השיב אביי לרב פפא דכיון דהתנא גופיה אית ליה דמצינן למימר דלא אתא קרא למיעבד תקנתא אלא לנחלת האב אף על גב דכתיב יורשת ב' מטות א"כ מיתורא דקרא נמי לא שמעי' מידי דהא איכא למימר כקושית התנא לעבור בב' לאוין וקראי דפנחס ויאיר איכא למימר כקושית דרב פפא דאתי קראי להראות עושרם וי"ל דודאי התנא סמך עיקר מלתא איורשת ב' מטות דמשמע דאתי קרא למעבד תקנתא נמי לנחלת האם אלא לרווחא דמלתא קאמר הכי וכ"ת בסבת הבן כו' ת"ש לא תסוב כו' ולית לן לדחוקי במלתיה כיון דאיכא נמי יתורא דקראי ודו"ק:

בסיוע ר' אליעזר מנחם פאלגער

- 1) First הקדמה פסוקים
  - a) וכל בת יורשת נחלה ממטות בני ישראל לאחד ממשפחת בית אביה תהי' לאשה למען יירשו בני ישראל איש נחלת אבותיו
  - b) אי ישראל בני ישראל ממטה אל מטה כי איש בנחלת בית אבותיו ידבקו בני ישראל
  - c) איש בנחלתו ידבקו מטות בני ישראל ולא תסב נחלה ממטה למטה אחר כי איש בנחלתו
- 2) Second הקדמה
  - a) The word ממטות in the first פסוק teaches that the פסוקים of א deal with an אשה who is a בת ירושה of בת ירושה as well as with an אשה who is a בחלת אם of בת ירושה of בחלת אם אשה מא שה מא שונה מא שה מא מא שה מ
- 3) Third הקדמה
  - a) שאלה
    - i) How might there be סבת נחלה if an אשה who is a בת ירושה and is from שבט ראובן is בעל to a שבט שמעון from שבט שמעו
  - b) תשובה
    - i) Either by סבת בן who will be of שבט שמעון and is יורש her יורש
    - ii) Or by סבת בעל is יורש her נחלה her נחלה
- 4) Fourth הקדמה
  - a) ר' ישמעאל in a ברייתא says
    - i) Since two פסוקים of א לan't both teach a לא for סבת בן it must be that one is a בעל יורש את and proves that בעל יורש את בעל יורש את אשתו
    - ii) The ברייתא brings another 'ראי' that בעל יורש את בעל from בעל and יאיר the פרטים of this ראי' and of a פירכא to this 'להראות את עשרם) aren't relevant to this מהרש"א
- 5) Fifth הקדמה

- a) רב פפא of רב פפא
  - i) Maybe the two פסוקים both deal with סבת בן and there's no יתורא because the purpose of the בשני לאוין בשני לאוין it follows that there's no ראי' from the בעל יורש את אשתו בעל יורש את בעל יורש את בעל יורש את אשתו
- 6) גמרא as explained by ר"י in תוספות in תוספות
  - a) אביי by אביי to the רב פפא of רב פפא
    - i) The ממטות of ממטות teaches that the פסוקים deal with נחלת אם as well as with נחלת אב נחלת אב
    - ii) The אשה of א teach that the אשה needs to undertake a certain תקנתא to avoid בעל for החלת אם applies only to סבת בעל
    - iii) So it must be that the פסוקים deal also with סבת בעל this proves that בעל יורש
- 7) המשך of the ברייתא as understood by אביי as understood by
  - a) קשיא
    - i) Maybe despite the ממטות of ממטות the פסוקים teach a נחלת אב only for בחלת אב נחלת אב where the מבת בן so there's no proof that בעל יורש את אשתו
  - b) תירוץ
    - i) יתורא דקרא can still rely on יתורא יתורא to prove that one of the פסוקים must deal with בעל יורש את אשתו
- 8) מהרש"א
  - a) קשיא to the תוספת of תוספת
    - i) We've established that unless we say that the פסוקים teach a תקנתא also for בחלת אם both מחייב ב' לאוין to be מבת בן to be מחייב ב' לאוין and there's no יתורא
    - ii) And we've also established the פינחס of פינחס and can יאיר don't teach that להראות עשרם because the purpose of the פסוקים can be
  - b) תירוץ
    - i) In fact the עיקר places its עיקר reliance on "ממטות" to prove that the פסוקים as we've explained
    - ii) The ממטות המשך חוספות says לרווחא לרווחא לרווחא ממטות no proof that the ממטות no proof that the פסוק also deals with נהלת אם there is some further support from a יתורא although it's subject to the פירכא mentioned earlier

# דף קיב:

# רשב"ם ד"ה דמנסבינן לה

[דף קיב עמוד ב] בפרשב"ם בד"ה דמנסבינן לה כו' דבשלמא נחלתם מאביה לא מיעקרא כו' ואף על גב דמעיקרא היתה משבט ראובן כו' עכ"ל רצה לומר דהא לא הוצרך לאוקמא בכה"ג דמנסבינן לה לגברא דאבוה משבטא דאבוה ואימיה משבטא דאימא אלא משום נחלת האם אבל משום נחלת אביה ניחא ליה בלאו הכי והיינו כפרשב"ם דבשלמא נחלתם מאביה לא כו' ודו"ק:

# תד"ה ה"ג רבינו תם ותוספות בא"ד ועוד

תוס' בד"ה ה"ג ר"ת כו' דלפי' הקונטרס לא א"ש אמאי קרי הך בסבת הבן והך בסבת הבעל כו' עכ"ל באמת כבר הרגיש רשב"ם בזה ופי' לפי גירסתו ושיטתו דברייתות דתרוייהו תנו בין בסבת הבן ובין בסבת הבעל ולא תני חדא בסבת הבן וחדא בסבת הבעל ולכך לא גרס הכא פסקא תניא בסבת הבן וגרס נמי לקמן תניא אידך כמ"ש מהרש"ל אלא שהתוס' לא משמע להו הא דקאמר תניא בסבת הבן ותניא בסבת הבעל דאתרוייהו קאי אלא משמע דחדא מינייהו איירי בסבת הבן וחדא בסבת הבעל ודו"ק:

בא"ד ועוד דלפ"ה המ"ל נמי דכ"ע מיהת קרא קמא בסבת הבן כו' עכ"ל גם בזה פי רשב"ם דמוקי מסברא לקרא קמא בסבת הבן דקריב ליה טפי מבעל כו' מיהו היינו דוקא לתנא בתרייתא אבל לתנא קמייתא כיון דע"כ לית ליה האי סברא מדקאמר אקרא קמא או אינו אלא בסבת הבעל כו' ה"ל לתלמודא נמי לפרש דלכ"ע מיהת קרא קמא בסבת הבן משמע כדמפרש ליה לקרא בתריה דלכ"ע בסבת הבעל משום דתנא בתרייתא לא ס"ל הך דרשה דאחר מיהו הרי"ף והרא"ש הביאו תניא אידך כו' דהיינו ברייתא בתרייתא וכגירסת רשב"ם ודאי וסיימו בדבריהם דבן לאו אחר הוא והוא תמוה לכאורה דלגירסת רשב"ם ודאי משמע לתנא בתרייתא דמשום דאייתר ליה קרא תנינא מוקי ליה בסבת הבעל ולא משום דבן לאו אחר הוא וכפי' רשב"ם ויש ליישב דאי למאי דמסיק לה לתנא קמייתא משום דבן לאו אחר הוא ה"נ אית לן למימר הכי לתנא בתרייתא ולרווהא דמלתא קאמר הכי דמשום יתורא נמי אתי לסבת הבעל ודו"ק:

### 1) First הקדמה

- a) אל מטה קרא א'
  - i) איש בנחלת בית אבותיו ידבקו בני ישראל ממטה אל מטה כי איש בנחלת בית אבותיו ידבקו בני ישראל
- b) 'ממטה למטה אחר קרא ב'
  - i) אחר בני ישראל מטות בני ישראל כי איש בנחלתו ידבקו מטות בני ישראל
- 2) Second הקדמה

a) See the prior דיבורים on the meanings of סבת בעל and סבת בעל

### 3) Third הקדמה

i) two ברייתות deal with whether 'קרא מ' and קרא ב' deal with ברייתות or סבת בעל

| ברייתא ב' |                    | 'ברייתא א               |                      |                         |            |
|-----------|--------------------|-------------------------|----------------------|-------------------------|------------|
| זר"       | קרא ב'<br>"למטה או | קרא א'<br>"ממטה אל מטה" | קרא ב'<br>"למטה אחר" | קרא א'<br>"ממטה אל מטה" |            |
|           | בעל                | בן                      | בעל                  | בן                      | שיטת רשב"ם |
|           | בעל                | בן                      | בעל                  | בעל                     | שיטת ר"ת   |

- 4) Fourth ברייתא א' הקדמה according to רשב"ם
  - a) קרא ב' must deal with בעל at the beginning of the אמרא hasn't determined why קרא ב' must deal with סבת בעל but at מרא מרא explains that "אחר" in בעל implies בעל
  - b) קרא א' must deal with בן because otherwise it's a יתורא
  - c) Note that
    - i) It can't be that ברייתא א' relies on a קרא א' deals with קרא ש' because if so the ברייתא wouldn't have had to rely on a יתורא to teach that 'קרא א' deals with ברייתא ברייתא

| ברייתא ב' |     | ברייתא א'     |             |               |            |
|-----------|-----|---------------|-------------|---------------|------------|
| יב'       | קרא | 'קרא א        | 'קרא ב      | 'קרא א        |            |
| "טה אחר   | "למ | "ממטה אל מטה" | "למטה אחר"  | "ממטה אל מטה" |            |
| ,         | בעל | בן            | בעל (מדכתיב | בן (דאי בבעל  | שיטת רשב"ם |
|           |     |               | אחר)        | (איכא יתורא   |            |
| 1         | בעל | בן            | בעל         | בעל           | שיטת ר"ת   |

- 5) Fifth ברייתא א' הקדמה according to ר"ת
  - a) קרא ב' must deal with במרא at the beginning of the אמרא hasn't determined why קרא ב' must deal with סבת בעל but at מרא ב' explains that "אחר" in בעל implies בעל
  - b) בעל also deals with בעל and we're not concerned about יתורא

| 'ברייתא ב  |               | 'ברייתא א   |                 |            |
|------------|---------------|-------------|-----------------|------------|
| 'קרא ב     | 'קרא א        | 'קרא ב      | 'קרא א          |            |
| "למטה אחר" | "ממטה אל מטה" | "למטה אחר"  | "ממטה אל מטה"   |            |
| בעל        | בן            | בעל (מדכתיב | בן (דאי בבעל    | שיטת רשב"ם |
|            |               | (אחר        | (איכא יתורא     |            |
| בעל        | בן            | בעל (מדכתיב | 'בעל (ברייתא א  | שיטת ר"ת   |
|            |               | (אחר        | לא חייש ליתורא) |            |

- 6) ברייתא ב' הקדמה ו' for both רשב"ם and ר"ת and ר"ת
  - i) קרא א' must deal with בן based on a קרא א' explained by רשב"ם
  - ii) So ברייתא must deal with בעל because this ברייתא is concerned with יתורא even for בריינו תם

| ברייתא ב'      |               | 'ברייתא א   |                 |            |
|----------------|---------------|-------------|-----------------|------------|
| 'קרא ב         | 'קרא א        | 'קרא ב      | 'קרא א          |            |
| "למטה אחר"     | "ממטה אל מטה" | "למטה אחר"  | "ממטה אל מטה"   |            |
| בעל (דאי בבן   | בן (סברא)     | בעל (מדכתיב | בן (דאי בבעל    | שיטת רשב"ם |
| (איכא יתורא    |               | אחר)        | (איכא יתורא     |            |
| בעל (ברייתא ב' | בן (סברא)     | בעל (מדכתיב | 'בעל (ברייתא א  | שיטת ר"ת   |
| חיישי ליתורא)  |               | אחר)        | לא חיישי ליתורא |            |

#### 7) גמרא

- a) קשיא
  - i) מאי משמע דלכולי עלמא קרא ב' בבעל"
- b) תירוץ
  - i) "אחר" in בעל implies בעל
- 8) Now

  - b) The קשיא does apply to ברייתא א'
    - i) For רשב"ם
      - (1) Because for סברא רשב"ם we've proved that ברייתא א' ברייתא א' knows of no סברא to decide that קרא א' deals with בן and that קרא א' says קרא א' deals with קרא ב' only because it's a יתורא since בעל deals with בעל so it's correct to ask how we know that בבעל is בבעל and to answer that we know it from the משמעות
    - ii) for ר"ת
      - (1) Because ר"ת holds that ברייתא ברייתא says that since קרא ב' deals with בעל follows that קרא מוא also deals with בעל so it's correct to ask how we know that בבעל is בבעל and to answer that we know this from the משמעות סך אחר
- 9) מהרש"א part 1 as explained by מהרש"א
  - a) הקדמה
    - i) For ר"ת
      - (1) we understand that the גמרא couldn't ask מאי בבן קרא א' בבן דלכולי עלמא דלכולי משמע משמע מאי
      - (2) Because בבן says ברייתא א' says בבעל is בבעל and ברייתא ב' says קרא א' based on a סברא
  - b) קשיא
    - i) But for רשב"ם
      - (1) I can accept that the גמרא understands that בבן says 'בבן is ברייתא ב' because of סברא

- (2) but we've proved that ברייתא א' doesn't accept that there's a valid סברא to apply גמרא and so long as the גמרא doesn't realize that קרא ב' applies to אחר" we also have no proof that 'אחר" that needs to be applied to בן און זיי that needs to be applied to בן
- (3) so at the same time that the גמרא asks for ברייתא א' how do you know that 'בעל deals with בעל בעל could also have asked how do you know that 'בן deals with בן
- 10) תוספות part 2 on רשב"ם by רשב"ם and ר"ת in the גמרא as explained by מהרש"א מהרש"א

#### b) Note that

- i) גורס is גורס גור גמרא then continues and says "תניא בסבת בעל" to introduce 'תניא בסבת בעל that says 'קרא א' deals with ברייתא א' and to suggest that ברייתא ב' disagrees and says 'קרא א' deals with סבת בן
- ii) גורס גורס גורס גמרא וויס גמרא מכחtinues with "תניא בסבת בעל" because for מבת בעל both ברייתות agree that - and only - deals with סבת בעל

#### c) Note also that

- i) גורס is גורס גמרא that the מרא continues further and says "תניא בסבת הבן" to introduce ברייתא ב' because ברייתא ב' deals only with סבת בן
- ii) But ברייתא ב' only "תניא אידך" to introduce ברייתא ב' because ברייתא ב' agrees with אידך that 'קרא א' deals with בן

### d) Note also that

- i) The first ברייתא according to the גרסא of ברייתא says

  - (2) Since it's because a יחורא that makes us decide that בו deals with בו
- ii) The first ברייתא according to the גרסא of רבינו תם says
  - (1) אתה אומר בסבת הבן או אינו אלא בסבת הבעל אתה אומר אתה אומר [קרא א'] בסבת הבעל הכתוב מדבר" כשהוא אומר [קרא ב'] הרי בסבת הבעל הכתוב מדבר"
  - (2) The ברייתא א' because הא מה אני מקיים isn't concerned about ברייתא and applies both 'קרא ב' and בעל to בעל נ
- iii) The second ברייתא both for רשב"ם and רבינו תם says
  - (1) אתה אינו אלא בסבת הבעל או אינו אומר בסבת הבער אתה אומר בסבת הבעל "[קרא ב'] בסבת הבעל" כשהוא אומר [קרא א'] הרי הסבת הבן אמור הא מה אני מקיים [קרא א'] הרי הסבת הבן אמור הא
  - (2) Because רבינו תם agree that ברייתא ב' holds that קרא לeals with because of יתורא

#### 11) מהרש"א part 1

- a) שאלה
  - i) why doesn't תוספות agree with רשב"ם
- b) תשובה
  - i) הוספות holds that it's a דוחק to say that
    - (1) a הקדמה that says "תניא בסבת בן תניא בסבת בן תניא
    - (2) means that that the ברייתות agree that one קרא deals with סבת בן and the other deals with סבת בעל

#### 12) מהרש"א part 2

- a) רי"ף and רא"ש
  - i) Agree with שיטת רשב"ם and are "תניא אידך" as the הקדמה to ברייתא ב' ברייתא
  - ii) But hold that ברייתא ב' says that קרא ב' deals with סבת בעל because it uses the word "אחר"

| ברייתא ב'      |               | ברייתא א'   |                 |                 |
|----------------|---------------|-------------|-----------------|-----------------|
| 'קרא ב         | 'קרא א        | קרא ב'      | 'קרא א          |                 |
| "למטה אחר"     | "ממטה אל מטה" | "למטה אחר"  | "ממטה אל מטה"   |                 |
| בעל (דאי בבן   | בן (סברא)     | בעל (מדכתיב | בן (דאי בבעל    | שיטת רשב"ם      |
| (איכא יתורא    |               | אחר)        | (איכא יתורא     |                 |
| בעל (ברייתא ב' | בן            | בעל (מדכתיב | 'בעל (ברייתא א  | שיטת ר"ת        |
| חיישי ליתורא)  |               | אחר)        | לא חיישי ליתורא |                 |
| בעל (מדכתיב    |               |             |                 | שיטת רי"ף ורא"ש |
| אחר)           |               |             |                 |                 |

- b) קשיא
  - i) ברייתא ב' says directly that 'קרא ב' deals with יתורא because of a יתורא
- c) תירוץ
  - i) רא"ש and רא"ש say that
    - (1) After the גמרא has explained that ברייתא א' relies on the אחר of אחר
    - (2) the גמרא holds that ברייתא ב' sets out its יתורא approach only לרווחא דמילתא

### דף קיג.

## גמרא וכי תימא דנפלה לי' בשדה חרמין

[דף קיג עמוד א] גמרא וכ"ת דנפלה ליה בשדה חרמין אמר קרא בנו נחלה כו' ובסוגיא דלעיל לא בעי לשנויי הכי כיון דהך ברייתא דלעיל מוקי הא דפנחס בדנסיב פנחס אשה ומתה וירשה ע"כ דלא דייק ליה הך דרשה דבנו נחלה הראויה כו' דמה היה לו לאלעזר לנחלת כלתו אשת פנחס וא"כ ה"נ איכא לאוקמא בשדה חרמין משא"כ לר"י בן קרחה דהכא דדייק ליה הך דרשה דבנו נחלה כו' וליכא לאוקמא אלא בנחלת אשת אלעזר דמה"ט לא פריך נמי הכא נחלה כו' וליכא לאוקמא אלא בנחלת אשת אלעזר דמה"ט לא פריך נמי הכא

## גבי פנחס דהוי נסיב פנחס אתתא ומתה וירשה כדפריך גבי יאיר משום דא"כ בנו למה ודו"ק:

- 1) דף קיב and דף קיא: at גמרא
  - a) שאלה
    - i) How do we know that בעל יורש אשתו
  - b) תשובה
    - i) A פסוק says that אלעזר was נקבר בגבעת פינחס בנו
    - ii) If אלעזר didn't have נכסים how did פינחס get to own נכסים
    - iii) Must be that נכסים and פינחס was יורש wese נכסים from his wife
  - c) קשיא
    - i) maybe בעל אינו יורש את בעל אינו came to פינחס from שדה הרמים from שדה הרמים
- 2) גמרא here at דף קיג.
  - a) שאלה
    - i) How do we know that "בעל אינו יורש אשתו בראוי כבמוחזק"
  - d) תשובה
    - i) A פסוק says that "שגוב הוליד את יאיר ויהי לו עשרים ושלש ערים"
    - ii) If שגוב didn't own these נכסים how did יאיר get to own the נכסים
    - iii) The פסוק teaches that
      - (1) the נכסים had belonged to אשת שגוב the mother of יאיר
      - עגוב wasn't יורש these נכסים because the נכסים were אינו and בעל אינו יורש בעל אינו יורש נכסים trom his mother בעל אינו יורש נכסים from his mother
  - c) קשיא
    - i) Maybe יאיר was יורש these נכסים from his wife and in fact בעל יורש אשתו בראוי כבמוחזק
  - d) תירוץ
    - i) תא שמע
      - ואלעזר בן אהרן מת ויקברו אותו בגבעת פיחס בנו (1)
      - (2) Since the נכסים were called גבעת פינחס and not גבעת אלעזר it's מוכרח that מוכרח אלעזר wasn't יורש these אלעזר אלעזר אלעזר
      - (3) Presumably the נכסים had belonged to אשת אלעזר the mother of פינחס and אלעזר wasn't נכסים נכסים because the בעל אינו יורש and בעל אינו יורש בראוי בכמוחזק
      - (4) Instead יורש was יורש these נכסים from his mother
  - e) קשיא

#### i) Maybe

- (1) Had the נכסים belonged to אלעזר אשת אלעזר would have been יורש the נכסים even if they were only ראוי on her death
- (2) But in this case the נכסים never belonged to פינחס and instead פינחס took the שדה הרמים as שדה הרמים

#### f) תירוץ

- i) The reference to פינחס teaches that there was a דין תורה between פינחס and זוכה on who owned the נכסים and that זוכה was זוכה
- ii) now
  - (1) אלעזר would have had no פינחס at all to take שדה חרמין that came to פינחס
  - (2) So it must be that the דין תורה involved a אלעזר by אלעזר that he was יורש from his wife the mother of פסק דין and a פסק דין in favor of פינחס that a פינחס isn't יורש ראוי from his wife and instead נכסים was יורש אלעזר as her son

#### 3) מהרש"א

#### a) First קשיא

i) Why didn't the גמרא apply the same דף קיב. דף קיב – namely that because of the word שדה הרמים took the property as שדה הרמים and it's מוכרה that מוכרה was שינחש was שינחש the מוכרה from his wife

#### b) תירוץ

- i) The סוגיא here deals with whether the נכסים came to פינחס from his **mother** or from נכסים and the תירוץ is proper that only if the נכסים came from his mother could there have been the דין תורה between פינחס and אלעזר that's implied by the word נכסים from his wife
- ii) but at דף קיא: can't prove that the בנסים came to פינחס from his wife the פינחס of אלעזר because even if the נכסים came from his wife there would be no possible אלעזר by אלעזר to be יורש from נכסים from כלתו

#### c) קשיא

i) In the סוגיא here why doesn't the מכא challenge the פינחס האיז from פינחס in the same way it challenges the 'יאיר namely that maybe פינחס was יורש was יורש these נכסים from his wife

#### d) תירוץ

- i) For the same reason:
- ii) the גמרא realizes that the word בנו and the דין תורה it implies wouldn't be appropriate if the בכסים came to פינחס from his own wife since אלעזר would have had no כלתו to be יורש to בסים from בכסים from

#### תוספות ד"ה תרוייהו

תוס' בד"ה תרוייהו כו' ומיהו הכא תימה דמדאקשי ליה כו' ובקונטרס פי' יפה כו' וההוא דקאמר אמר קרא ידבקו לא משמע כו' עכ"ל ק"ק לפ"ה נמי כיון דאקשי ליה אדרשה דאיש הא תרוייהו איש כתיב בהו ומה ראית שיהא אחרון דוקא כו' לא היה לו לתרץ אמר קרא ידבקו כיון דתרוייהו נמי ידבקו כתיב בהו ומה ראית שיהא אחרון כו' ואם נאמר דרב נחמן ב"י לא הוה שמע הא דמקשי תלמודא תרוייהו איש כתיב בהו אלא דלא משמע ליה מאיש מידי א"כ ה"ג איכא למימר לפי' התוס' דרב נחמן לא הוה בקי בפסוק קמא ולא הוה שמע הא דאקשי תלמודא תרוייהו איש כו' אלא דלא משמע ליה מאיש מידי ויש ליישב דאקשי תלמודא תרוייהו איש כו' אלא דלא משמע ליה מאיש מידי ויש ליישב ודו"ק:

- פסוקים (1
  - a) First פסוק
    - i) אל תסוב נחלה ... ממטה אל מטה כי איש בנחלת בית אבותיו ידבקו
  - b) Second פסוק
    - i) איש בנחלתו ידבקו לא תסוב נחלה ממטה למטה אחר כי איש בנחלתו
- 2) גמרא
  - a) the first פסוק deals with סבת בן and the second פסוק deals with סבת בעל the precise meanings of מהרש"א aren't relevant to this מהרש"א
  - שאלה (b)
    - i) how do we know that the second פסוק deals with סבת בעל
  - c) תשובה of the תרצן
    - i) because the second פסוק refers to איש
  - d) קשיא
    - i) But the first פסוק also refers to איש
  - e) רב נחמן בר יצחק
    - i) The second פסוק deals with סבת בעל because it mentions ידבקו
  - f) קשיא
    - i) the first פסוק also mentions ידבקו
- תוספות (3
  - a) קשיא
    - i) Even if it's possible that הכמים were at times not בקיאין in בקיאין it's still a קשיא that פסוקים it's still a ידבקו appeared in the first פסוק even though he was obviously בקי in the first פסוק given that he asked that איש appeared in that פסוק

- b) רשב"ם as explained by מהרש"א and מהרש"א מהרש"א
  - i) The תרצן who relied on איש and רב נחמן בר who relied on ידבקו both realized that both איש and ידבקו are set out in the first פסוק
  - ii) The פסוק said that the איש in the first פסוק was reserved for another דרשה while win the second סבת בעל was available to teach סבת בעל
  - iii) מה ראית asked מה ראית to apply to the other דרשה the איש in the first פסוק instead of the איש in the second פסוק
  - iv) And that's why רב נחמן בר said instead that ידבקו in the first פסוק is reserved for another ידבקו while ידבקו in the second פסוק was available for סבת בעל
  - v) The גמרא then asked to רב נחמן בר יצחק of מה ראית of מה why do you apply to the ידבקו in the first פסוק to another דרשה instead of applying the ידבקו in the second פסוק to the other דרשה

#### 4) מהרש"א

- a) קשיא to the רשב"ם of מהלך
  - i) why didn't רב נחמן בר יצחק realize that his ידבקו would be מופרך would be מופרך would be ראי' of the מפריך מפריך used to be ראי' of the תרצן
- b) תירוץ
  - i) איש אמרא רב נחמן בר יצחק wasn't aware of the גמרא that איש appears in both פסוקים
- c) קשיא
  - i) Then why doesn't רב נחמן בר יצחק rely on איש rely on
- d) תירוץ
  - i) Because to רב נחמן בר יצחק the word "איש" doesn't imply בעל
- e) מהרש"א of מסקנא
  - i) If רב נחמן wasn't aware that of the איש of the גמרא that איש appears in both בסוקים there is no proof that he was בקי in the first פסוק at all
  - ii) So say more simply that רב נחמן בר יצחק relied on ידבקו in the second פסוק in the second פסוק in the first פסוק
  - iii) And even though he was בקי in the second פסוק he didn't rely on איש in the second איש because he held that "איש" doesn't imply בעל

## תוספת ד"ה ומטו

בד"ה ומטו בה כו' כבר היה רבי בן פ"ד שהוא יותר כו' עכ"ל כצ"ל:

### דף קיג: ודף קיד.

### רשב"ם ד"ה ג' שנכנסו

[דף קיג עמוד ב] בפרשב"ם בד"ה ג' שנכנסו כו' דדמי לנכנסו בלילה דחשיב להו עדים כו' עכ"ל וגרע אפילו מנכנסו בלילה דמצי להיות דיין כשיש אחרים מעידים לפניו משא"כ בנתכוונו להעיד דאינו נעשה דיין כלל אפי' אחרים מעידים לפניו ועיין בתוספות וק"ל:

See the אין עד נעשה דיין אין עד נעשה

## תוספות ד"ה מקיש

תוס' בד"ה מקיש כו' דא"כ מירושה שניה לא שמעי' דבני אחות כו' עכ"ל משום דבני אחות לא ירתי רק ע"י משמוש אמם ולא שמעי' ליה מירושת אחין דהוי נמי ירושה בלא משמוש כמו בן מאב אבל מבן (הבת) [הבן] ובת הבן כו' שפיר שמעינן בני אחות דהוי ירושה שניה כמו אלו וק"ל:

- 1) First הקדמה
  - a) סדר נחלות mentioned in בן בת אב אה אהי אב פרשת נחלות
- 2) Second דף קה. see דף מן האב at ד"ה ואחין מן on the following
  - a) דינים of משמוש in general
  - b) משמוש to בת המת of בן המת and בת המת
  - c) אב המת by by way of משמוש from אב to יוצאי יריכו to אב יוצאי
- 3) Third הקדמה
  - a) The משמוש are derived from אין לו namely if a קרוב who is יורש to be קרוב has already died the ממשמש in the קרוב of the קרוב and go from the קרוב and go from the קרוב and of the קרוב if that קרוב has no קרוב יוצאי יריכו in the קרוב in the קרוב becomes סדר הנחלות in the נכסי המת and if he has already died the ממשמש are נכסי המת of that יוצאי יריכו of that יוצאי יריכו and go from that יוצאי יריכו איריכו ועצאי מחל מחל מחל איריכו ועצאי יריכו איריכו ווע יונאי איריכו ווע יונאי יריכו איריכו ווע יונאי יריכו ווע יונאי יריכו איריכו ווע יונאי יריכו ווע יריכו ווע יונאי יריכו ווע יריכו וווע יריכו ווע יריכו וו
- גמרא (4
  - a) שאלה
    - i) סדר נחלות says directly only that בן המת is סדר נחלות בת המת
    - ii) How do we know that בת אחות בן has קדימה over בת אחות בת אחות המת
  - b) תשובה
    - i) מקיש ירושה שני' לירושה ראשונה
- 5) רשב"ם as explained by תוספות

- b) The היקש teaches that
  - i) Just as in ירושה where a בן died previously the קודם לבת הבן is and where a בן died previously the קודם לבת הבת קודם לבת הבת שודם לבת הבת אורים.
  - ii) In the same way in ירושה שני' where an אח died previously the קודם is קודם and where an אחות died previously –the לבת האח לבת האחות is קודם לבת האחות
- 6) מהרש"א as explained by מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) בת is right that this היקש can compare בת and בת of מבת to בת and בן of מבת because both בן and אח are listed in סדר נחלות
    - ii) But this היקש can't be used to compare בת and בת of an האחת שמתה to בת and בת of a האחת סדר נחלות since the בת and בת and הם is listed in סדר נחלות while the העושה isn't listed in סדר נחלות and is itself based only on משמוש from אב המת
  - b) מהרש"א as explained by מהרש"א
    - i) This is what the גמרא means by ירושה ראשונה ושני'
      - (1) בת המת who are alive when the בת המת who are alive when the מת who are alive when the משמוש or this ירושה proceeds directly from the משמוש without
      - (2) בן who are ירושה שני' ירכן who are בן יורש איריכן משמוש מל ירכן מאס איריכן מול איריכן של יוצאי ירך איריכן יוצאי ירך איריכן איריכן איריכן איריכן איריכן איריכן איריכן איריכן איריכן מול מול איריכן איייין איריכן איריכ
    - ii) The היקש teaches that in all ירושות of יוצאי by שממש a בן is קודם the same as משמוש in בן in ירושה where there is no משמוש

# סוגיא דאין עד נעשה דיין חלק א' רשב"ם ד"ה ג' שנכנסו

- ו) First כלל
  - a) אין מתחילין דין בלילה
- 2) Second כלל
  - a) An "עד המעיד" is a person who was מעיד on an event
  - b) An "עד הרואה" means a person who saw an event but isn't an עד המעיד
- 3) Third כלל
  - a) רשב"ם
    - i) a person who is מתכוין להעיד counts the same as an עד המעיד
  - b) ۲"۲
    - i) A person who is מתכוין להעיד doesn't count as an עד המעיד

- 4) Fourth כלל
  - a) If an פסול להעיד is פסול then all other עדים are also פסול based on the כלל that "עדות שבטלה מקצתה בטלה כולה"
- 5) Fifth אין עד נעשה דיין כלל
  - a) An עד המעיד can't be a דיין even to be מקבל עדות from others
- 6) Sixth כלל
  - a) A person who sees an event by day who isn't an עד המעיד
    - i) can be a מקבל עדות and can be מקבל עדות from others
    - ii) And based on "לא תהא שמיעה גדולה מראיי" can also be דן based on what he himself saw because what he saw was as a דיין and not as an עד so there isn't the אין עד נעשה דיין סריעותא

#### 7) Seventh כלל

- a) A person who sees an event at night who isn't an מקבל can be a מקבל to be מקבל from others
- 8) ד"ה ג' שנכנסו at רשב"ם
  - a) דשב"ם compares a person who is an עד המעיד to a person who sees an event at night
- 9) מהרש"א at ד"ה ג' שנכנסו
  - a) The comparison isn't exact because a person who sees an event at night can be a ייין to be מקבל עדות from others while an עד המעיד even to be מקבל עדות even to be מקבל עדות from others

### דף קיד.

## סוגיא דאין עד נעשה דיין חלק ב' תוספות ד"ה אבל בלילה

[דף קיד עמוד א] בד"ה אבל בלילה כו' ואין להקשות כי פריך בפרק ראוהו כו' עכ"ל כבר כתבו כדברים אלו בשם רשב"ם אבל ר"ל הכא מה שהכריחו לפרש דמתכוין להעיד גרע טפי מראו בלילה היינו משום דהשתא אין להקשות כי פריך כו' אמאי לא משני בשנתכוונו כו' ודו"ק:

- 1) הקדמה to a קשיא by תוספות to ב"ב to a
  - a) משנה in משנה as understood by the גמרא of the גמרא
    - i) If ראובן שמעון ולוי saw the חודש by day or at night

- ii) לוי may form a three-person ב"ד with יהודה ויששכר to be מקבל the ראובן of ראובן ושמעון
- b) גמרא
  - i) קשיא
    - (1) if they saw the דיינים by day why can't ראובן שמעון ולוי act as דיינים and be שלא תהא שמיעה גדולה מראי' because שלא תהא שמיעה גדולה מראי'
- 2) רשב"ם to קשיא to רשב"ם
  - a) רשב"ם to רשב"ם
    - i) Why didn't the גמרא answer that ראובן שמעון ולוי were מתכוין להעיד with the result for בשב"ם that each counts as an עד המעיד
  - b) תירוץ
    - i) We've already established that an גרע is גרע is גרע is גרע a person who sees an event at night in that an עד המעיד even to be מקבל עדות from others
    - ii) So if מקבל עדות were מתכוין להעיד then לוי couldn't be מקבל עדות from ראובן ושמעון
- מהרש"א (3
  - a) גרע previously noted the גרע is גרע is גרע is גרע relative to a person who sees an event at night
  - b) תוספות repeats the נקודה here to show that the נקודה answers a קשיא that would otherwise apply to רשב"ם

# סוגיא דאין עד נעשה דיין חלק ג' תוספות בא"ד דאלת"ה

בא"ד דאלת"ה אין כו' אם נתכוונו להעיד והא דקאמר מה יעשו כו' עכ"ל פי' אם נתכוונו להעיד אליבא דרבי ומכ"ש לר"י [לר' יוסי] דפוסל בראייה בעלמא ואהא קאמרי והא דקאמר לר"י מה יעשו כו' ותרצו מ"מ פעמים שאין האח זה יודע כו' אבל לרבי ליכא למיחש אם יבא להעיד אם לא נתכוין להעיד ודו"ק:

- 1) הקדמה to the תוספות of תוספות
  - a) משנה in מסכת מכות as understood by רשב"ם in a case of שני אחין שראו שראו שני אחין המשנה in a case of שהרג את הנפש
    - i) יוסי ר' יוסי במצא אחד מהן קרוב או פסול עדות כולם בטילה
    - ii) גמרא מרא הו גמרא וו there the first אח is ססול לעדות only if the second מתכוין להעיד מתכוין אח מתכוין מתכוין להעיד אח מתכוין אח מתכוין אחר מתכוין את מתכוין אחר מתכוין אחר מתכוין את מתכוין את מתכוין את מתכוין את מתכוין את מתכוין את מתכוי
  - b) The הלכה follows רבי
- תוספות of תוספות
  - a) אישיא to ר"י

- i) Once the גמרא בstablishes that מתכוין להעיד counts the same as עד המעיד for "עדות שבטלה מקצתה בטלה כולה" it follows that מתכוין להעיד also counts as עד אין עד נעשה for the rule that אין עד נעשה דיין
- b) הירוץ as explained by מהרש"א
  - ו) בסול agrees that the עדות of the first פסול only if the second אה is actually מעיד

# סוגיא דאין עד נעשה דיין חלק ד' תד"ה ואין עד נעשה דיין

בד"ה ואין עד כו' אבל בדרבנן נעשה דיין כדמוכח בפ"ק דגיטין כו' עכ"ל ראייתם מגיטין וכתובות היינו אמה שכתבו דבדרבנן נעשה עד [דיין] אבל לשון הרא"ש אינו כן וז"ל ודוקא עד המעיד אבל עד הרואה נעשה דיין כדמוכח בפ"ק דגיטין כו' עכ"ל ע"ש ואפשר שהוצרך להביא ראיה משם דאף בדאורייתא דוקא עד המעיד אבל עד הרואה פירוש כגון שרואה בלילה נעשה דיין ביום כשהעידו אחרים לפניו כדאמרינן התם הנח לקידוש החודש דאורייתא דהך מלתא לא שמעי' ליה מתוך שמעתין דהא דקאמר דביום עושין דין היינו משום דלא תהא שמיעה גדולה מראייה ודו"ק:

- גמרא (1
  - a) ג' שנכנסו לבקר את החולה רצו כותבין בתורת עדות רצו עושין דין
- 2) תוספות at ד"ה ואין עד נעשה דיין
  - a) There are several ראיות that "בדין דאורייתא upplies only אין עד המעיד נעשה אין עד המעיד בדין דאורייתא
- 3) מהרש"א
  - a) רא"ש relies on the same רא"ש to prove that the כלל ז' applies even בדין applies even כלל ז' namely that
    - i) A person who sees an event at night who isn't an עד המעיד can be a דיין to be מקבל עדות from others
    - ii) But he can't rely on "לא תהא שמיעה גדולה to be דן based on what he himself saw because אין מתחילין דין בלילה so he acted as an דיין and not as a אין עד נעשה דיין סך אין עד נעשה דיין אין עד נעשה דיין אין עד נעשה דיין אין אין עד נעשה דיין אין עד נעשה דיין אין עד נעשה דיין אין אין עד נעשה דיין עד נעשה דיין אין עד נעשה דיין עד נעשה דיין אין עד נעשה דיין אין עד נעשה דיין אין עד נעשה דיין עד נעשר דיין עדיין עדייין עדיין עדייין עדייין עדייין עדיין עדיייין עדייין עדייין עדייין עדיייין עדייין עדייייין עדיייין עדייייין עדי

#### מהרש"א (4

- a) קשיא to רא"ש
  - i) our דין מוט deals with חילוק נכסים that is a דין דאורייתא and says that דין דין if they're not עד המעיד
  - ii) why doesn't רא"ש rely on our סוגיא

#### b) תירוץ

- i) From our סוגיא של we only know that דיום (for "can become a דיין even לא תהא שמיעה (for לא תהא שמיעה even to rely on what he himself saw based on לא תהא שמיעה 'ידולה מראיי'
- ii) עד still needs proof that if an עד הרואה sees an event **at night** where אלא sees an event **at night** where א בדאורייתא מראיי' מראיי' to be מקבל עדות from others

## דף קיד:

### תד"ה מה אשה

[דף קיד עמוד ב] בד"ה מה אשה כו' דמה (שפרשב"ם) [ריב"ם] דלכך פשיטא ליה בבעל משום דשארות כו' עכ"ל ק"ק אמאי לא תקשי להו נמי הכא לפירושו דלמה ליה למילף מפנחס דאין הבעל יורש כשהיא בקבר תיפוק ליה דפקע שארות על ידי מיתתה ואפשר דטפי פשיטא דליפקע שארות על ידי מיתת הבעל מיהו שפיר קשיא להו מההיא דפ' הבע"י דע"כ לאו בפקע שארות תליא מלתא דהא כשהיא מתה לא פקע שארות כדאיתא בפרק הבע"י ואפי' הכי אמרינן הכא דאין הבעל יורשה כשהיא בקבר ודו"ק:

בא"ד והכא נמי בן אף על גב דיורש אמו כו' מ"מ אינו יורשה כשהוא כו' עכ"ל יש לדקדק ואימא איפכא כיון דבן יורש אמו כשהיא בקבר ה"נ יורשה כשהוא בקבר להנחיל כו' וה"נ בבעל יורשה כשהוא בקבר אף על גב דאינו יורשה כשהיא בקבר והיקישא דס"פ מי שמת נמי נימא ביה איפכא נאמר הסבה בבן ונאמר בבעל מה הבן יורש אמו כשהוא בקבר אף הבעל כו' וכפי מ"ש לעיל דטפי פקע שארות במיתת הבעל מבמיתת האשה ניחא ודו"ק:

- 1) גמרא part 1
  - a) רישא
    - i) אין הבעל יורש את אשתו בקבר
  - b) סיפא
    - i) אין הבן יורש את אמו בקבר
- 2) גמרא part 2
  - a) "אמו" in the אים is דומיא to "אשתו" in the רישא
- מ"ב"ם (3

- a) The רישא means
  - i) אין הבעל יורש את אשתו 'meaning that בעבל isn't בעבר' in נכסי אשתו in נכסי אשתו in בקבר that are בקבר after her מיתה when she is
- b) The סיפא means
  - i) אין הבן יורש את אמו שאין הבן יורש אם who died after מוריש isn't מוריש to him אין האב to pass on to his יורשים מן האב
- תוספות (4
  - a) רשב"ם to קשיא
  - b) איטה of ריב"ם
    - i) Both the רישא and the סיפא deal with כשהוא בקבר
    - ii) And by "סיפא דומיא דרישא" the גמרא means that
      - (1) Just as the רישא teaches כשהוא בקבר משהוא namely that בעל who has died and is ewiving before מיתת מיתר isn't יורש נכסים of אשתו and this is a פשיטות פשיטות is based on שארות and whis is a פקע is based on שארות and שארות is by by מיתת הבעל אשתו מיתת הבעל אינות הבעל אי
      - (2) In the same way the סיפא בקבר בקבר namely אם who died after בן isn't מוריש מן האב to pass on to his יורשים מן האב
- 5) מסקנא of תוספות as explained in the ד"ה מה אשה at מהרש"א at מסקנא
  - a) ריב"ם of ר"י to ריב"ם
    - i) At ממרא גמרא גמרא גמרי פסוקים involving פינחס that אין בעל יורש "אין בעל יורש אשתו אין פינחס involving מיתח אשתו בעל יורש אמרא says that even after מיתת מיתה says that even after שארו שארו פקע isn't פקע by her מיתה מיתה שארו
    - ii) So it must be that שאירות isn't relevant to ירושת בעל מאשתו and the דין of the מיתת בעל can't be based on "מיתת בעל by "פקע שאירות"
  - b) תירוץ to the שיטה of ריב"ם
    - i) ירושת הבעל מאשתו is in fact based on שאירות
      - (1) אירות is מיתת בעל מיתת and that's why the רישא holds that אין הבעל יורש "אין הבעל יורש אשתו בקבר"
      - (2) אירות isn't מיתת אשה and that's why קראי פינחס are needed to say that still בראוי בראוי בעל יורש אשתו בעל יורש אשוו אין בעל יורש אשתו בראוי אין אין בעל יורש אשתו בראוי אין בעל יורש איין בעל יורש אין בעל יורש
- 6) שיטה תוספות of שיטה משד
  - a) ריב"ם is correct that the יכשהוא מיפא both deal with "כשהוא בקבר"

- b) But unlike בעל כשהוא בקבר the רישא that says there's no ירושה based on בעל כשהוא בקבר based on משמוש בקבר but is instead based on there being משמוש בקבר only for that's based on קריבות as in the פסוק for that's based on בן אין לו from which משמוש is derived
- 7) איטה of תוספות שיטה of רשב"א
  - a) This is the שרשרת of the לימודים in the גמרא
    - i) The דין for אין כשהיא אשתו יורש that בעל isn't בעל isn't יורש is derived from ירושה and teaches that there is no משמוש בקבר that's based on שאירות ש
    - ii) That there is no שאירות for שאירות in turn teaches the דין in the אין אין that אין הישא הרעל יורש אשתו כשהוא בקבר
    - iii) by way of "דומיא" this in turn teaches the דין in the סיפא that אין הבן יורש את אמו אין הבן יורש את מיפא
    - iv) and it doesn't matter that בן יורש אמו כשהיא בקבר
  - b) קשיא
    - i) Why is there this "דומיא" at all to בן and אם after all based on בן אין לו there is a אם for דין משמוש between אם and אם
  - c) תירוץ
    - i) In בעל ary the גמרא says that the "דומיא" of בעל to בעל is based on פסוקים
- 8) מהרש"א at בא"ד והכא נמי
  - a) קשיא why doesn't the גמרא instead follow this לימודים of לימודים
    - i) Since "בן יורש אמו כשהיא בקבר" by משמוש it follows also that בן יורש אמו כשהוא בן יורש by משמוש by משמוש
    - ii) Based on the פרק מי שמת this in turn teaches that בעל יורש את אשתו בעל יורש את ליורש this in turn teaches that בעל יורש את אשתו
    - iii) And it doesn't matter that אין בשהיא בקבר אשתו אשתו בעל יורש את אין בעל
  - b) תירוץ
    - i) We established that שאירות is more easily מיתת בעל by מיתת לאחה than by מיתת that's why it's מסתבר that since for בעל there's no כל that for ירושה כשהוא בקבר that for בעל there's no ירושה כשהוא בקבר
    - ii) The אם and בן and אם are based on קריבות and not on שאירות and there's no מדמה the case of הוא בקבר to be הוא בקבר הוא בקבר אינו הוא בקבר או הוא בקבר שמן אינו הא בקבר הוא בקבר שמן אינו הוא בקבר הוא בקבר או הוא בקבר שמן אינו הוא בקבר הוא בקבר אינו הוא בקבר הוא בקבר הוא בקבר אינו הוא בקבר הוא

### תד"ה אף מטה האם

בד"ה אף מטה כו' ועוד דאם כשאין האב האשה יורשת אם כן לא תהיה נחלה כו' עכ"ל ולא ניחא להו למימר דכשאין גם האשה אז נחלה משמשת לקרובי

האב דמשמע נחלה משמשת לקרובי האב כמו שהאב גופיה יורשה דהיינו אפי' לגבי אשה וה"ל:

## דף קטו.

# רשב"ם ד"ה ותנא דידן וד"ה לעולם

[דף קטו עמוד א] בפרשב"ם בד"ה ותנא דידן כו' כדקתני האיש את אמו ולא הבת כו' עכ"ל הכי דייק תלמודא לעיל אמתני' והאיש את אמו כו' מנא ה"מ דת"ר כו' כפרשב"ם ג"כ שם ואהא מסיק לעיל דפליג רבי זכריה בן הקצב מיהו תלמודא בשמעתין ניחא ליה לאתויי מבני אחות דמפורש בברייתא בהדיא ולא בנות אחות ודו"ק:

בד"ה לעולם דריש מטות כו' דאי לגופיה לאשמועינן כו' ולא לכתוב לא מטות ולא מ"ם כו' עכ"ל דבריו אינן מובנים לי דהא ודאי איצטריך מטות להיקשא דבן קודם לבת בנכסי אם ואכתי נימא נמי האי הקישא שהאם יורשת הבן דאין הקישא למחצה ודו"ק:

- 1) First הקדמה
  - a) וכל בת יורשת נחלה ממטות בני ישראל לאחד ממשפחת מטה אביה תהי' לאשה
- 2) Second הקדמה
  - a) דף קח. at משנה
    - i) האיש נוחל את אמו
    - ii) בני אחיות נוחלין אחות אמם
    - iii) אין אשה יורשת את בנה
- 3) Third משנה on ברייתא at ברייתא at ביאור דף קיא. at ביאור משנה on "האיש נוחל את אמו"
  - a) תנא קמא
    - i) אמט בוחל את היש נוחל האיש because ממטות refers to בחלת אם and בחלת היש בוחל the precise לימוד isn't relevant here
    - ii) and by מטה אם מטה אם teaches that ממטות teaches that בן קודם לבת בנכסי לבת the same as בן קודם לבת בנכסי אב
  - b) ר' זכרי' בו הקצב
    - i) אחד הבת שוין בנכסי אם because he's not דורש the ממטות of ממטות
- 4) גמרא at :דף קיד
  - a) The משנה relies on the ממטות to teach that בן קודם לבת בנכסי the same as בן קודם לבת בנכסי as explained by ברייתא א' ברייתא א'

- 5) ברייתא at . בני אחיות to the משנה on "בני אחיות"  $^{-}$ 
  - a) The משנה teaches "בנות אחות ולא בנות to be מקדם בני אחות to be מקדם בני אחות אחות משנה
  - b) The משנה relies for this דין on the ממטות of ממטות
- 6) דף קטו. at גמרא at דף קטו.
  - a) ממה נפשך of ממה as explained by רשב"ם
    - i) Either the משנה is דורש היקש of ממטות as in ברייתא א' to hold that בן קודם לבת to hold that בנכסי אם in which case the דין should be that אין היקש since on אין היקש למחצה
    - ii) Or the משנה isn't דורש היקש of ממטות and that's why בנה אינה יורשת את אינה in which case it's a קודם לבת בנכסי אם holds that בן קודם לבת בנכסי אם
- 7) מהרש"א at ד"ה ותנא דידן
  - a) שאלה
    - i) Why does רשב"ם say that in the קשיא of ממה the ממרא relies on ברייתא לי to prove that the ממטות the ממטות משנה משנה משנה משנה משנה מ
    - ii) while the גמרא here earlier relies on ברייתא ב' to prove that דורש are דורש the ממטות of ממטות מ
  - b) the גמרא prefers to rely on ברייתא ב' because ברייתא ב' says מרא that בות אחות that אדור בנות אחות
- 8) המשך of the תירוץ גמרא to the משר of "ממה נפשך"
  - a) Although the משנה is דורש from the ממטות still a מיעוט from the ממטות of ממטות from the ממטות of יורשת בנה from the יורשת בנה 's isn't ממטות
- 9) רשב"ם
  - a) קשיא
    - i) The מ"ם is needed לגופי' to teach that an אשה may not be שבט into another שבט if she'll be יורשת ובסית פולה אך מעה אך מעה אר מעה אר
  - b) תירוץ
    - i) The מ"ם isn't needed לגופי' because the פסוק could have arrived at the same result without saying ממטות and the מ"ם altogether the precise פרטים of this מהרש"א aren't relevant to this מהרש"א
- ד"ה לעולם at מהרש"א (10
  - a) קשיא
    - i) But if there were no ממטות at all we wouldn't have had the היקש we need to teach that בן קודם לבת בנכסי האם
    - ii) And once we rely on the היקש for this purpose then the מ"ם is needed לגופי' and can't be used as a מיעוט to teach that אין אשה יורשת את בנה and it follows that –

based on אין היקש אין – the גמרא סf the גמרא remains that we ought to rely on the אשה יורשת בנה to teach that אשה יורשת בנה

## תד"ה בן הבן

תוס' בד"ה בן הבת {הבן} כו' ולר"י נראה הא דבני בנים כבנים גבי ייבום מנחלה כו' עכ"ל אבל לעיל גבי בת לענין ייבום כתבו התוספות לעיל איצטריך קרא היינו משום דנחלה גופיה בבת לא שמעי' אלא מדלענין ייבום בן ובת כי הדדי נינהו כדאמר לעיל וק"ל:

בא"ד משום דה"א נילף אחוה אחוה מבני יעקב כו' עכ"ל דלענין ייבום נתקבלה הג"ש דהוי אח מן האב ולא מן האם כדמסיק לעיל אבל גבי נחלה ודאי דלא נילף אחוה אחוה דאין אדם דן ג"ש מעצמו וק"ל:

### דף קטו:

### רשב"ם ד"ה הא כיצד

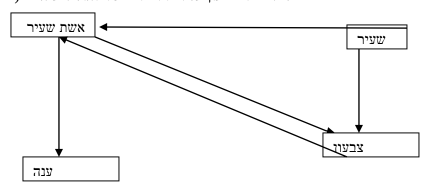
[דף קטו עמוד ב] בפרשב"ם בד"ה הא כיצד כו' ונתתם נחלתו לאחי אביו דהיינו דתן דודו כו' עכ"ל מה שכתב מהרש"ל בזה דאיירי בשאין אליאב קיים הוא דתוק דהא בתר הכי קאמר כלה דתן נותנין לאליאב אבל אפשר לומר דודאי אף שהאבות קודמין לאחין של מת מ"מ באבי האב ואחי האב דהיינו דתן ואליאב היינו בעיא דרמי בר חמא באברהם וישמעאל בנכסי עשו ולפי דעת רמי בר חמא פי' {רשב"ם} כך ודו"ק:

### תד"ה מלמד שבא

תוס' בד"ה מלמד שבא כו' ה"נ בא ענה על אמו והוליד כו' עכ"ל לא נחתי התוס' הכא אלא לומר דמהאי קרא בת ענה בת צבעון אין ראייה לפר"ת דענה נקבה היה אלא דיש לפרש דבת צבעון קאי נמי על אהליבמה וענה בא על אמו נקבה היה אלא דיש לפרש"י בחומש שפירש שבא צבעון על כלתו אשת ענה כו' ואפשר משום דקשיא להו לפירושו שבחומש כמו שהקשו התוס' בפרק מקום שנהגו דלא מצינו בשום מקום שיהיה נקרא בן אשתו בנו אבל אם בא משום דבני בנים הרי הן כבנים ומיהו אי לאו משום ממזרות לא ה"ל למכתב שהי(ת)ה (בת) {בן} צבעון דכבר ידענו דבני בנים הרי הן כבנים ובהכי יתיישב מה שמקשה הרא"ם דאימא שעיר בא על כלתו והוליד ממנו ענה כו' דא"כ לא הוה נקרא בן צבעון דבן אשתו אינו נקרא בנו אבל אם בא צבעון על אמו ניחא דנקרא גם בן שעיר משום דבני בנים הרי הן כבנים ובעיקר הפי' שכתבו דנקרא גם בן שעיר משום דבני בנים הרי הן כבנים ובעיקר הפי' שכתבו

התוספות שבא ענה על אמו כו' כתב מהרש"ל אשת צבעון ואמו לאו דווקא אלא אשת אביו כו' עכ"ל ע"ש והוא דחוק דהא דומיא דהכי דבא צבעון על אמו דהיינו אמו ממש קאמר ונראה דבא ענה על אמו ממש קאמר אשת שעיר ונקראת בת צבעון ע"ש בני בנים הרי הן כבנים ואשמועינן נמי צד ממזרת שהיה בה שבא ענה על אמו וכבר בא עליה גם צבעון וכאילו יצאת אהליבמה מבין שניהם והשתא ניחא דתולין הקלקלה במקולקל באשת שעיר שכבר בא צבעון בנה עליה גם אליפז והוליד ממנה תמנע כדאיתא בתנחומא ותו לא מידי ודו"ק:

- הקדמה (1
  - a) בן א' דמת together with יוצאי יריכו and his בן ב' דמת together with בן ב'
  - b) It follows that בני המת and בן בנו of a מת share with בני המת
- 2) ראי'
  - a) פסוקים
    - i) אלה בני שעיר החרי ישבי הארץ לוטן ושובל וצבעון וענה
    - ii) ואלה בני צבעון (ו)אי' וענה
  - b) קשיא
    - i) Once the first פסוק says that ענה and ענה were sons of שעיר
    - ii) how could the second פסוק say that צבעון was the son of צבעון
  - c) תשובה
    - i) "מלמד שבא צבעון על אמו אשת שעיר והוליד ענה"

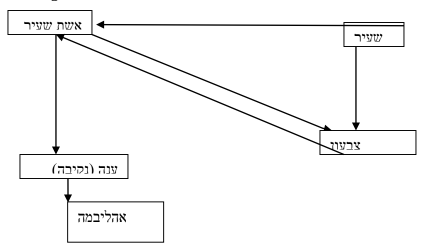


- ii) so that בן שעיר of צבעון of צבעון and was called צבעון only because בנים הרי הן כנים בנים בנים בים
- iii) the פסוק refers to him as one of the ישבי to teach that as נוחל he was נוחל from שעיר the same as לוטן ושובל בני שעיר
- 3) מהרש"א

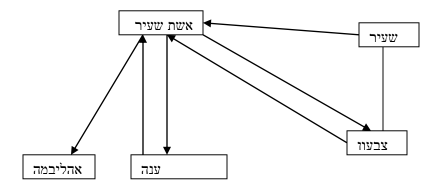
- a) קשיא
  - i) Why does the גמרא need to say that צבעון בא על אמו
  - ii) say more simply that בן שעיר and בן שנה was בן צבעון from another אשה and בנים הרי הן כבנים because בנים הרי הן כבנים בנים הרי
- b) תירוץ
  - i) Since the בנים הרי הן כבנים is well known it must be that the פסוק ממזר is well known it must be that the אשת שעיר as well as ממזר and was a ממזר and was a שור משנה מש

#### תוספות (4

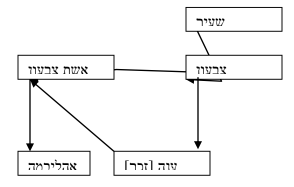
- a) קשיא
  - i) From what we've said so far we know that יורש is יורש is יורש together with בן
  - ii) But how do we know that בת הבן has the same בן as קדימה
- b) תירוץ of רבינו תם
  - i) based on the פסוק: "אהליבמה בת ענה בת צבעון"
  - ii) which presumably means בת צבעון and בת ענה and בת צבעון was בת צבעון
  - iii) it must be that בן ענה was נקיבה and ענה was בת צבעון not בן צבעון as in this diagram



- iv) so we've proved that ענה בת בנו של שעיר with יורשת with לוטן ושובל בני שעיר
- לוספות of תוספות
  - a) קשיא to רבינו מs explained by מהרש"א
    - i) You have no proof that נקיבה because maybe their relationship was as in the following diagram based on יפירוש החומש:

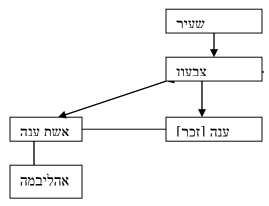


- ii) Where פסוק is a זכר and when the פסוק says פסוק ענה בת ענה בת ענה בת צבעון was בת ענה and instead means that בת ענה was בת ענה and also בת אשת צבעון
- iii) Because כי היכי דאמר הכא שבא צבעון על אמו והוליד ממנה ענה הכי נמי בא ענה שבא צבעון על אמו והוליד ממנה אהליבמה"
- iv) And since בת הבן was a זכר you have no ראי' on the בת הבן
- b) תירוץ
  - i) Then אהליבמה shouldn't have counted as בת צבעון
- c) קשיא
  - i) Maybe she was called בת צבעון because בני הרי הן כבנות the same as בני בני הרי הן כבנים הרי הן כבנים
- 6) מהרש"ל
  - a) קשיא
    - i) To ask that ענה might have been a זכר why wasn't it enough for תוספות to suggest that ענה צבעון והוליד אהליבמה why did חוספות need to add that this ענה בא על אמו של ענה and that this ענה בא על אמו



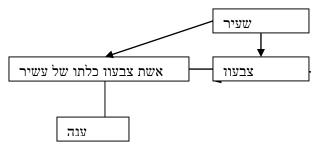
- b) תירוץ
  - i) מדייק isn't מדייק and means only that ענה בא על אשת צבעון
- מהרש"א (7

- a) קשיא on the תירוץ of מהרש"ל
  - i) תוספות is in fact מדייק that ממש because we've seen that תוספות says that
  - ii) ממנה שבא צבעון על אמו והוליד ממנה ענה הכי נמי בא ענה על אמו והוליד ממנה "כי היכי דאמר הכא שבא צבעון על אמו והוליד ממנה ענה הכי נמי בא ענה על אמו והוליד ממנה
- b) מהרש"א to the מהרש"ל הרש"ל similar to what מהרש"א said earlier in this דיבור similar to what דיבור
  - i) The כלל that בנים הרי הן כבנות בנים is well known and since the פסוק finds it necessary to say that אהליבמה was בת ענה בת ענה בת ענה בת צבעון it must be that the teaches that
    - (1) ממזרת was a ממזר and אהליבמה was a ממזרת
    - (2) And אהליבמה was a בת ממש to
      - (a) אשת שעיר who was also אשת בעון and that בא עלי' צבעון והוליד ממנו ענה
      - (b) as well as to בן צבעון who was בן צבעון
  - ii) Besides: תולין הקלקלה במקולקל
    - (1) since we've already proved that צבעון בא על אשת שעיר
    - (2) and מדרש תנחומא says אליפז was also בא עלי' and their daughter was תמנע
- 8) מהרש"א of מהרש"
  - a) קשיא
    - i) ציור actually has the following ציור that's different from the ציור that brought earlier in the name of רש"י



- ii) where צבעון בא על כלתו who was the wife of his son ענה and who gave birth to
- iii) Why didn't תוספות accept this רש"י and use it to ask how our גמרא ard use that נקיבה was a נקיבה
- b) תירוץ

- i) Although this שיטה does explain why בת צבעון is בת צבעון
- ii) It doesn't explain why אהליבמה is called בת ענה instead of בת אשת ענה
- iii) since a child isn't referred as the son or daughter of his or her stepfather
- c) this תירוץ also answers the following קשיא of הירוץ (ר' אליהו מזרחי)
  - i) קשיא
    - (1) Why not propose this structure to explain how ענה was both the son of צבעון and the stepson of שעיר



- d) תירוץ
  - i) It's correct that this שיטה would explain why בן שעיר was בן שעיר
  - ii) But since we've already established that a person's stepfather doesn't count as his father it wouldn't explain why בן צבעון was called בן צבעון

### דף קטז.

### 'גמרא הא דידי הא דרבי

[דף קטז עמוד א] גמרא הא דידיה הא דרביה הא דלא תרצינן הכי אדריב"ל משום דסמכינן אמאי דא"ר יוחנן משום רשב"י דהיינו רביה. מחידושי הרמב"ן:

### תוספות ד"ה כי על זה

תוס' בד"ה כי על זה כו' בעמלו שמוליך בידו והא דכתיב ויתנו לו איש גו' כצ"ל ובגליון על לא ישא בידו בעמלו שמוליך בידו רישא דקרא ישוב ללכת כו' וק"ל:

## סוגיא דארץ ישראל חלק א' תוספות ד"ה ומחזירין

[דף קיז עמוד א] בד"ה ומחזירין כו' אדם שיצא ממצרים ולו שני בנים כו' והשתא כשמחזירין לאבי אביהם כו' עכ"ל ופי' הרא"ם בזה דאילו לא חזרה נחלה אלא אצל אביהם שהיה מבני כ' כו' למה יחלוקו בשוה כו' אבל השתא כו'

כגון שיצא אבי אביהם כו' כשהיה בן כ' ומעלה ולו ב' בנים פחותים מבני עשרים ולאותן שני בנים לזה בן אחד ולזה שני בנים והן מבני עשרים כו' עכ"ל ופירושו לכאורה תמוה דאי איירי בב' הבנים פחותים מבני כ' כשיצאו ממצרים א"כ למה כתב רש"י בסוף דבריו דאילו מתחילה חלקוה למנין יוצאי מצרים לא היו נוטלין אלו הד' רק שני חלקים כו' דהא כיון דאבותיהם של הד' בנים לא היו בני עשרים כשיצאו ממצרים אם כן לא היו נוטלין כלום בשבילם רק חלק אחד היו נוטלין אלו הד' בנים בשביל אבי אביהן מורישן וע"כ נראה לומר דגם אי הוו הב' בנים בני כ' לא חזרה נחלת הד' בנים רק לאבי אביהם כיון שגם הוא היה מיוצאי מצרים אבל מ"מ אכתי קשה דלמנין יוצאי מצרים נמי יטלו ג' חלקים דהיינו שני חלקי אבותיהן חלק אחד של אבי אביהן כמו בנות צלפחד שנטלו חלק אביהן וחלק אבי אביהן שכולן היו מיוצאי מצרים וע"כ נראה דיש לקיים דברי הרא"ם וה"ק דלמ"ד ליוצאי מצרים איירי קרא לא איירי בכה"ג דאבי אביהו היו מיוצאי מצרים אלא דאיירי בכה"ג דאבותיהו היו ביוצאי מצרים בני כ' ובשבילו נוטליו הד' בנים שני חלקים ומה שכתב הרא"ם עוד לפי' רש"י שם מהכא משמע דס"ל לרש"י דדוקא כשהאבות שיצאו ממצרים הם אחים כו' אבל אם אינן אחים כו' אינן חוזרים לחלקם בשוה כו' וככה הוכיחו התוס' מכח קושיא זאת כו' עכ"ל גם זה תמוה דלפי' רש"י ודאי באחין נמי היכא דחזרה נחלת הד' בנים להן ולא לאבי אביהן לא יחלוקו בשוה אלא ר"ל אב מוריש לבניו ולא לבני אחיו כמ"ש התוס' בהדיא לפרש"י וכתבו גם הרא"ם גופיה והתוס' לא קשיא להו אלא לפריב"ם דבאחין נמי גזרת הכתוב כשמחזירין אצל אביהן שחולקין בשוה כו' וא"ת ומנ"מ בין כו' דכיון דגזרת הכתוב הוא בלא טעם לא הוו אסקי אדעתייהו לחלק ביו אחיו לנכרים וזה נ"ל ברור ודו"ק:

#### ברייתא (1

- a) אומר ליוצאי מצרים נתחלקה הארץ ר' יאשי'
- b) החיים יורשין המתים נתחלקה הארץ נתחלקה רבאי אומר ר' יונתן אומר meaning that the נחלות of were אביהם אביהם מs explained below
- 2) פירוש החומש in פירוש explains for רש"י that
  - a) Assume that שמעון and שמעון were בנים מיוצאי and אחים אחים and בנים מבאי had three בנים מבאי and בן מבאי הארץ
  - b) If "המתים את החיים "means that the three בני ראובן of בני ראובן were ראובן to חוזר מחל מתל שני שני שני שמעון הזרה חוזר מכcomplished nothing because in the end מנחיל would be מנחיל the three שמעון back to שמעון and שמעון שמעון bis one בן שמעון בן שמעון בן שמעון בן שמעון בן שמעון אוא הזרף שמעון בן שמעון אוא מנחיל שמעון בן שמעון בן שמעון אוא מנחיל שמעון שמעון בן שמעון אוא מנחיל בן שמעון בן שמעון אוא מנחיל שמעון בן שמעון אוא מנחיל בן שמעון בן שמעון אוא מנחיל בן שמעון בן שמעון בי שמעון אוא מנחיל בן שמעון בן שמעון אוא מנחיל בן שמעון בי שמ
  - c) So it must be that all four חלקים are חוזר further back to יעקב אביהן דראובן יעקב אביהן אביהן מנחיל are each מנחיל as חלקים are each מנחיל as חלקים ועקב is then מנחיל

- his two חלקים to his three בנים מבאי and מנחיל is מנחיל his two חלקים to his one בנים מבאי הארץ
- d) Note that even where הלקים and אהים are אהים they wouldn't share their הלקים equally unless there was the further יעקב אביהן because otherwise why would בן שמעון be required to give one of his three בן שמעון א
- e) Note also that if שמעון aren't אחים there is no reason for there to be a further אב ראובן to שמעון אם אם since in the end ראובן since in the end שמעון be שמעון הלקים from אב שמעון שמעון be יורש one הלק from אב שמעון
- 3) רש"י in פירוש פירוש explains for ראובן that ר' מערים as יוצאי each took only one יוצאי and each was חלק to his בנים מבאי הארץ בנים מבאי הארץ
- 4) ד"ה ומחזירין at ד"ה ומחזירין
  - a) הקדמה assumes in the following שקלא וטריא that there are two בני ראובן instead of three
  - b) שיטה of {ריב"ם ריב"ם for ריב"א
    - i) there is a מיוצאי מצרים that ראובן and אחין as אחין who were מיוצאי מצרים are הואר the total of three נחלות to them from the two בני ראובן and the one דני ראובן there was no need for a further יעקב to bring about this even split
  - c) קשיא to ריב"ם
    - i) For the איט שיט רש"י we understand how the הלוקה as understood by רש"י 'ר' יונתן was different from the הלוקה as understood by ר' יונתן namely for ר' יונתן there was an even split only where אחים were אחים and there was a further הזרה to יעקב אביהן who was מיוצאי מצרים as we've explained earlier
    - ii) But for ריב"ם who says that the even split was by way of a גזירת הכתוב it's מסתבר that for שמעון there was an even split even where מסתבר and turns out that also for ארץ ישראל ר' יונתן was in effect יוצאי מצרים in even shares to יוצאי מצרים
  - d) ריב"ם of תירוץ
    - i) To answer this קשיא it must be that although the הלוקה was based on a גזירת and not on יעקב אביהן still the גזירת הכתוב didn't call for an even split only where שמעון and were אחים
  - e) איטה of רבינו תם
    - i) In fact for ר' יונתן once there was a דורה to יוצאי מצרים even to נכרים the בכרים called for an even split among them
    - ii) The מחלוקת between ר' יאשי' resulted in different הליקות only
      - (1) where יוצאי מצרים טפלים (פחות מעשרים in which case 'בי יאשי' were באי וועשרים or נשים in which case בני עשרים says unlike באי הארץ that בני עשרים got nothing even if they were בני עשרים שארץ בארץ

- (2) and where טפלים שבאי שפרי נשים in which case ר' unlike עונתן unlike 'ר says באי got nothing even if אביהם יוצאי שביה שביה שביה שביה אביהם מצרים at יציאת מצרים יציאת מצרים
- 5) Part 1 of the שיטה of מהרש"א (רא"ם) as explained by מהרש"א
  - a) When יעקב אביהן says that for יעקב אביהן there is a הזרה by ראובן and as a result there was an even הלוקה between מעון and שמעון of the בני ראובן מעון מעון בני ראובן בני ראובן בני ראובן שמעון שמעון שמעון בני ראובן שמעון שמעון ב
  - b) י"עקב refers only to where שמעון and שמעון were פחות מעשרים at יציאת מצרים and יעקב was בני עשרים ביציאת מצרים אפרים because if בני עשרים ביציאת מצרים ביציאת מצרים יעקב אביהן יעקב אביהן יעקב אביהן יעקב אביהן יעקב אביהן

#### 6) מהרש"א

- a) קשיא
  - i) If יציאת and שמעון were פחותים מבן פחותים מצרים why does יציאת say that for 'הלקים הלקים שמעון would get two חלקים when we've determined that they'd get nothing at all from שמעון and instead would have only one יעקב by way of יעקב
- b) תירוץ
  - i) לכאורה ליכאורה מידים it must be that רש"י holds that the הוזר שערים נהלות further to יעקב אבי even though ראובן ושמעון were also בני עשרים because יוצאי יריכו for himself and יוצאי יריכו
- c) קשיא
  - i) Then why for ראובן ושמעון ושמעון take two בני ראובן ושמעון from בני ראובן ושמעון and a third יעקב the same as we'll see for בנות צלפחד who took one הלק from אלפחד and a second חלק from חלק because both were יוצאי מצרים
- d) מסקנא
  - i) רא"ם is correct that

    - (2) רש"י refers only to a case where יציאת and שמעון were שמעון at מצרים שמעון while ראובן was בן עשרים מצרים because if עשרים שפרים אברים ביציאת מצרים there was no need for a further יעקב אביהן to חזרה
  - ii) But רא"ם also holds that when רש"י says that for רא"ל the בני and בני מענון took a total of only two רש"י deals with where שמעון and שמעון were יציאת מצרים at יציאת מצרים wasn't מיוצאי מצרים מיוצאי מצרים אביהן
- 7) Part 2 of the שיטה of רא"ם as explained by מהרש"א

a) Based on the תוספות that חוספות earlier asked to ריב"ם it must be also for רש"י that there was an even split between שמעון and puly if they were נכרים and not if they were נכרים

#### 8) מהרש"א

- a) First קשיא to part 2 of the דא"ם for the רא"ם
  - i) We earlier established for "רש" that even where מעון and שמעון were אחים were יעקב אביהן there was an even split only if there was a further אויעקב אביהן who was מיוצאי מצרים because otherwise why would ראובן be required to give part of his בן שמעון סז חלקים
- b) Second קשיא to part 2 of the איטה of דא"ם
  - i) We established earlier that the תוספות doesn't apply to מרספות at all
  - ii) Because it's only for ריב"ם who says it's a גזירת הכתוב that forces the even split between א מעון that תוספות asks that there is no difference between the ר' יונתן הלוקה of ר' יונתן 'ז if the גזירת הכתוב for וונתן applies even if ושמעון are נכרים בראובן ושמעון
  - iii) The קשיא doesn't apply to רש"י who says for ר' יונתן that there was an even split only for אחים whose הוזר further to מיוצאי מצרים who was מיוצאי מצרים

### סוגיא דארץ ישראל חלק ב' תוספות בא"ד הי' האחד

בא"ד היה הא' נוטל כנגד כולן אבל עכשיו י' נוטלין י' כו' לא מיירי בראובן ושמעון אחים דא"כ גם למ"ד לבאי הארץ היו חולקין בשוה כו' עכ"ל ר"ל דהאחד נמי היה נוטל כנגד כולן באחין ומיהו ודאי כיון דלא מחזירין אלא באחין גם באחין איכא נ"מ כפרשב"ם לקמן בתשעה בנים שנוטלין תשעה לתכין ואחד נוטל לתך אחד וכשהחזירם לאחין אבותיהם הורישום לבניהם ט' נוטלים כוריים וחצי והא' נוטל כוריים וחצי כנגד כולן אבל אי ליוצאי מצרים נתחלקה לא היו נוטלין אלו הט' רק כור א' והא' כור אחד כנגד כולן אלא דהאי לישנא שכתב רשב"ם דהא' נוטל נגד כולן אבל עכשיו כו' לא נ"מ אלא בנכריים ודו"ק:

- 1) First הקדמה
  - a) See the prior דיבור on the שיטה of ריב"ם
- 2) Second בשרן הקדמה לשון of רשב"ם
  - a) ביז ממצרים והולידו בנים במדבר זה עשרה וזה אחד אי אזלינן בתר יוצאי מצרים כל ראובן ושמעון שיצאו ממצרים והולידו בנים במדבר זה עשרה וזה נוטל אחד נוטל כנגד כולם אבל לר' יונתן י' נוטלין עשרה וזה נוטל אחד
  - b) חוספות on the שיטה of רשב"ם רשב"ם doesn't deal with מעון and שמעון who are אחים because in that case the ייננתן as well as for הולקין בשוה" is that "חולקין בשוה"
- 3) מהרש"א
  - a) But note that if ראובן and שמעון are אחים are אחים

- i) for 'הולקין בשוה" mean that בני ראובן take a total of one הלק and בני ראובן also takes one חלק
- ii) But for הולקים 'ד the words "חולקין בשוה" mean that the 11 בני ראובן and בני ראובן מעון are split 5-1/2 בני ראובן and 5-1/2 שמעון לקים [stop]

## סוגיא דארץ ישראל חלק ג' תוספות בא"ד ועוד קשה

בא"ד וע"ק לריב"ם דלשמות מטות אבותם משמע אחין דוקא כו' עכ"ל ודאי דכ"ש דמשמע אבותם אבותם ממש ולכך לא תקשי ליה לר' יאשיה כיון דלאבות דכ"ש דמשמע אבותם של באי הארץ נתחלקה הרי ממילא כל האבות של כל ישראל נוטלין בשוה אבל למ"ד לבאי הארץ נתחלקה ע"כ כשחזרה נחלתן לאביהן לאו לאביהן ממש של כ"א מבאי ארץ קאמר דא"כ היינו כמ"ד ליוצאי מצרים נתחלקה אלא ע"כ כשחזרה נחלתן לאבותיהן דכל ישראל הוא דחזרה לחלק בשוה אף שלאב א' חזרו י' חלקים ולאב שני לא חזרו רק חלק א' חולקין לפי אבות בשוה כפי' ר"ת וע"ז קשה לריב"ם דאבותם לא משמע כן אלא באחין דוקא איכא לפרושי הכי כפריב"א דלעיל דמצינו דאחין נמי אקרי אבות של כ"א משני בני האחים כגון לא יומתו וגו' ודו"ק:

- 1) First הקדמה
  - a) "לשמות מטה אבותם ינחלו"
- 2) Second הקדמה
  - a) ארץ ישראל ליוצאי מצרים נתחלקה" says "ארץ יאשי'
- 3) Third הקדמה
  - a) ר' יונתן says "ארץ ישראל לבאי מצרים" אולקה ומחזירין נחלותיהן אצל אבותיהם מיוצאי מצרים"
- 4) Third הקדמה
  - a) שיטה of רבינו תם
    - i) for אבותיהם ר' יונתן once there was a הזרה to אבותיהם מיוצאי the נחלות were equally divided among all יוצאי מצרים even among יוצאי מצרים who were נכרים and weren't אהים
- תוספות (5
  - a) קשיא by ריב"ם to רבינו תם
    - i) "ועוד קשיא לריב"ם לשמות מטות אבותם משמע אחים דוקא דבכל מקום קורין לאחים אבות"
- 6) ביאור מהרש"א of the ריב"ם of the ריב"ם
  - a) לשמות מסה '' refers only to אהים הונ'' refers only to שיטות –it's a שיטות הול'' refers only to אבותם הול'' there's no ארץ ארץ ארץ ארץ ארץ ארץ אבותם ארץ אבותם ארץ שולקה ארץ אבותם שיצאו ממצרים לעולקה אולק בשוה שולק בשוה שיצאו ממצרים אבותם שיצאו ממצרים אראל הולק בשוה שולק בשוה אבותם שיצאו ממצרים אראל הולקה בשוה שולק בשוה אבותם שיצאו ממצרים אראל הולק בשוה שול בשוה אבותם שיצאו ממצרים אבותם שיצאו מצרים אבותם שיצאו ממצרים אבותם שיצאו ממצרים אבותם שיצאו מצרים אבותם שובים אבותם אבותם שובים אבותם שובים אבותם שובים אבותם שובים אבותם שובים אבותם שובים אבותם אבותם
  - b) But ריב"ם asks this קשיא for ריב"ם as understood by רבינו תם

- i) It can't be that for ר' יונתן ישראל undivided into ארץ ישראל was הלקים של הוזר was הוזר אבותם של כל ישראל for an equal הלוקה among them because then in effect for ארץ ישראל ליוצאי מצרים ר' יאשי' ישראל ליוצאי מצרים ר' יאשי' בתחלקה נתחלקה בתחלקה בתחלקה של הישראל ליוצאי מצרים ר' יאשי' ישראל ליוצאי מצרים ר' יאשי
- iii) it results that באי הארץ שפרפ distributed נהלות also from נכרים who were neither אבותם אדי אבותם ממש or אבותם even though based on a לא יומתו אבות על from לא יומתו אבות whose פרטים aren't relevant here— only אדי אבותם ממש אבותם ממש אבותם ארותם ארותם

### דף קיז:

## סוגיא דארץ ישראל חלק ד' תוספות בא"ד וצריך לומר

[דף קיז עמוד ב] בא"ד וצ"ל לפר"ת שאין מחזירין כו' דוקא לאבות שבאותו מטה כו' עכ"ל ולפי זה לפר"ת נמי ה"מ לפרש דנ"מ דלמ"ד ליוצאי מצרים כל אבות ישראל חולקין בשוה ולמ"ד לבאי ארץ כשמחזירים לאבותיהן אינו אלא לאבות שבאותו מטה אלא דע"כ דליכא לפרושי הכי למאי דמסקינן לקמן דא"י נחלקה לשבטים דהשתא למ"ד ליוצאי מצרים לא נחלקה אלא לאבות שבאותו שבט ולהכי הוצרך לפרש דנ"מ לטפלים כדלעיל ודו"ק:

# סוגיא דארץ ישראל חלק ה' גמרא אלא למ"ד (חלק א')

בגמ' אלא למ"ד לבאי הארץ אמאי קא צווחי כו' בספר ג"א הקשה כיון דלמ"ד לבאי ארץ נמי חזרה נחלה אצל אביהן א"כ יתום שיצא ממצרים ולא היה לו אבות לא לקח כלום וקשיא א"כ מאי פריך למ"ד כו' אמאי צווחי הלא הרבה יש להם לצווח דלא לקחו אלא אותם שיש להם אבות ואותן בני עשרים שבאו לארץ ולא היה להם אבות כו' לא נטלו וא"כ שפיר צווחו כו' עכ"ל ע"ש ולא משמע כן מתוך שמעתין דודאי בן עשרים מבאי ארץ שהיו לו אבות מיוצאי מצרים חזרה נחלתו אצל אביו ובן כ' מבאי ארץ שלא היו לו אבות מיוצאי מצרים נוטל מיהא בזכות עצמו כדאמרי' לקמן וכ"כ התוס' בהדיא לעיל לפר"ת דנ"מ לענין טפלים כו' ע"ש ודו"ק:

#### 1) First הקדמה

- a) גמרא at .דף קיח
  - i) צווחו because they wanted a greater מרובה and צווחו because they wanted a greater הלק
- b) קשיא

- i) For ר' יאשי' we understand that בני יוסף were צווחי because the חלוקת הארץ was based on מועטים when בני יוסף
- ii) But for ר' יונתן who says לבאי ארץ נתחלקה why were they צווחי

#### 2) Second הקדמה

- a) We established for ר' יונתן that for יוצאי there was a חזרה of all יוצאי to נחלות of all מצרים and all מצרים were then divided equally among all יוצאי מצרים and that the יוצאי מצרים only ר' יונתן and that the
  - i) where יוצאי שפרים טפלים (פחות מעשרים in which case 'ר יאשי' says unlike באי שרים באי got nothing even if they were באו שרים שלארץ שרים שרים ארץ לארץ לארץ
  - ii) and where טפלים שפרים נשים in which case ר' יונתן unlike 'ר' אשי' says באי got nothing even if אביהם יוצאי שפרים אביהם מצרים at בני עשרים מצרים מצרים מצרים

#### תוספות (3

- a) קשיא to רבינו תם
  - i) Since for ר' יונתן in the end the חלוקות were based on באי and not באי and there was an even split among יוצאי מצרים whether they were אחים אחים why is it a צווחי were בני יוסף were צווחי
- b) תוספות of תוספות
  - i) The חזרה from שבט of each שבט was made to the יוצאי of that שבט and since מרא באי it follows that the מרובים asks why they were צווה צווה
- 4) בא"ד וצריך לומר at בא"ד וצריך
  - a) קשיא
    - i) Why doesn't ר' יונתן explain that the שיטה of ר' יונתן differs from the שיטה of because for יוצאי מצרים were equal but for ר' יאשי' only person within a שבט were equal
  - b) תירוץ
    - i) The מסקנא מל גמרא דף קכא: דף קכא is that also for ר' ארץ ישראל was הדץ ישראל of each שבט separately
- 5) אלא למאן דאמר חלק א' at אלא למאן דאמר אלא
  - a) מהר"ל of קשיא
    - i) The גמרא should have said for ר' יונתן that בני יוסף שנוחי because if the הזרה from באי ארץ was to אבות who weren't באי מצרים at בני עשרים those באי ארץ presumably received no נחלה
  - b) תירוץ to the מהר"ל

i) רבינו מש established earlier for ר' יונתן that – even if אבותיהם of באי הארץ weren't באי הארץ – יציאת מצרים at בניסתן לארץ בני שרים who were בני עשרים at כניסתן לארץ still received a נחלה in their own right

## סוגיא דארץ ישראל חלק ו' תוספות ד"ה מכאן ומכאן

בד"ה מכאן ומכאן כו' ותימה דא"כ יהושע כו' ומדנמנו בערבות מואב כו' נמנו כמו כן במדבר כו' עכ"ל ליהושע וכלב לא הוצרכו ראיה דנמנו במדבר סיני שהרי לא היו אז רק בני מ' שנה אלא דר"ל מדנמנו יהושע וכלב בערבות מואב מבני ס' ולמעלה ע"כ דנמנו כמו כן במדבר סיני מבני ס' ולמעלה דהיינו יאיר ומכיר בני מנשה דכמו דלא ילפינן ומעלה דכתיב בערבות מואב מערכין ה"נ לא ילפינן ומעלה דמדבר מערכין וק"ל:

בא"ד יתירים מבני ס' כו' ויהושע בן נון דלא היו בני ס' במנין ראשון עכ"ל כצ"ל:

# סוגיא דארץ ישראל חלק ז' תד"ה בשלמא

בד"ה בשלמא כו' דאם היו ב' אחין מיוצאי כו' הרי אותן י' לא נטלו כו' כ"א כמו ב' בנים שהן מועטין כו' עכ"ל אף על גב דלמ"ד לבאי ארץ נמי בב' אחין ואחד יש לו שני בנים והשני יש לו י' בנים כשחזרה נחלתן לאביהן חולקין בשוה ואין לאותן י' כ"א כמו ב' בנים המועטין והיינו בין רב למעט מ"מ פריך דאית לן למימר דסתמא כתיב בין רב למעט אפי' בכה"ג בב' אחין כו' וב' אחין כו' כפי' ריב"ם מיהו ק"ק דה"ל לפרושי דהכי פריך בב' נכריים דבשלמא למ"ד ליוצאי מצרים אי הוה איש א' שיש לו י' בנים ואיש אחד יש לו ב' בנים אותן י' לא יטלו כ"א כמו ב' הבנים המועטין והוי בין רב למעט משא"כ למ"ד לבאי ארץ דבכה"ג יטלו הי' י' חלקים והשנים ב' חלקים ויש ליישב שהכריחו לפרש הקושיא בב' אחין כו' וב' אחין כו' משום דמשמע ליה דבין רב למעט קאי אשמות מטות אבותם דכתיב לעיל מיניה דאיירי באחים דוקא כפריב"ם לעיל ודו"ק:

- 1) First הקדמה
  - a) "על פי הגורל תחלק נחלתו בין רב למעט"
- 2) Second הקדמה
  - a) See תוספות ד"ה תוספות for the ריב"ם that ריבונתן treats אחים to אחים to אחים to אחים to מטות אבותם trefers to אבותם who were אבותם to אבותם to אבותם אחים אחים אחים אחים
- 3) גמרא דף קיז: based on the גרסא of תוספות

- a) בנים means that בנים of one person didn't take more in total than בנים of a second person
- b) This is a ר' יאשי for ארץ ישראל who holds that ארץ ישראל was נתחלקה to יוצאי but is a ארץ ישראל to באי ארץ ישראל who holds that באי ארץ to נתחלקה
- 4) ביאור תוספות of ריב"ם
- 5) Consider the ראובן ושמעון who are אחים יוצאי and have two sons in total אחים אחים and יוסף ובנימין who are also אחים אחים but are בבאי ארץ and have 10 sons in total בבאי ארץ
  - a) Now
    - i) אחים says each pair of הלקים takes two הלקים so בין רב למעט applies in the sense that the רבים בבאי ארץ in total didn't get more than the מעטים
    - ii) But for יוסף ובנימין the בני יוסף בני מחזיר a total of 10 אלקים to דונתן so that in the end בני ווסף ובנימין that are יורש are יורש these 10 בני these 10 בני while אורש מדעון מחזיר are ראובן ושמעון so that in the end בני so that in the end ראובן ושמעון מחזיר who are מעטים are חלקים only these two חלקים
- מהרש"א ד"ה בשלמא (6)
  - a) First קשיא
    - i) בין applies to both 'יאשי' and ר' יונתן in the שמעון where מון מארים and שמעון and באי הארץ אחים אחים אחים בני ראובן there are eight בני ראובן and two בני שמעון
    - ii) For 'ר' יאשי'
      - (1) בני and שמעון each has a דני מחלק בני take a total of one בני take a total of one שמעון take a total of one שמעון
      - (2) So בין רב למעט applies
    - iii) For ר' יונתן
      - (1) בני שמעון and בני מחזיר a total of 10 חלקים and שמעון who split these חלקים equally and in the end יורש are יורש a total of five חלקים and יורש are יורש at total of five חלקים 10
      - (2) So בין רב למעט applies
  - b) תירוץ
    - i) The בין רב למעט in all cases including the first אופן is that בין רב למעט deals בין all cases including the first
- 7) מהרש"א of מהרש"
  - a) Second ריב"ם to דיב"ם
    - i) Why didn't ריב"ם explain that the אמרא applies to where גמרא and applies to where בני יוסף and in בארץ there are ten בני יוסף and two בני יוסף
    - ii) For ר' יאשי'

- (1) שמעון and שמעון each takes one הלק and בני ראובן are יורש a total of one חלק and חלק are also יורש a total of one חלק
- (2) So בין רב למעט applies
- iii) But for ר' יונתן
  - (1) בני ראובן are in the end יורש a total of 10 בני יוסף while בני יוסף are in the end יורש a total of two חלקים
  - (2) So בין רב למעט doesn't apply
- b) תירוץ
  - i) The פסוק before בא"ד says לשמות מטות and we've explained at בא"ד and that for ריב"ם as understood by ריב"ם the word אבותם implies that the אחין are אחין אחין
  - ii) It follows that בין רב למעט applies only where אחין are involved

## דף קיח.

## סוגיא דארץ ישראל חלק ח' בא"ד וההיא דרשה

[דף קיח עמוד א] בא"ד וההיא דרשה דספרי הויא לפי המסקנא עכ"ל בתוספות ישנים אינו אלא גליון ונ"ל שטעות נפל בו וצריך להיות וההיא דרשה דכספים הויא לפי כו' ודו"ק:

# סוגיא דארץ ישראל חלק ט' גמרא אלא למ"ד (חלק ב' לחלק (א' עיין בדף קיז 'עיין בדף א'

[לחלק א' עיין דף קיח] עוד כתב שם ג"א {גור ארי' למהר"ל} והאריך בו דאם נאמר אם היה לאח א' מהן בת ולשני בן דחזרה חלק נחלה ליוצאי מצרים ויחלוקו האחים בשוה ותטול הבת חלק א' זה אינו דכיון שלא היה לכ"א בן שיזכה בחלוקה במקומו אין האח מיוצאי מצרים זכה בשום דבר כו' עכ"ל אבל מתוך שמעתין מוכח דאינו כן כמ"ש התוס' בהדיא לקמן בד"ה ובזכות אבי אמותיהן כו' ע"ש ומה שהקשה דא"כ למ"ד לבאי הארץ אמאי לא נטלו בנות צלפחד חלק אביהן הא איכא למימר דנטלו חלק אביהן צלפחד דהיינו שהחזירו בני אחי צלפחד חלקן לאביהן ויהיה צלפחד חולק עם אחיו ואחר כך יורשים בנותיו ממנו חלקו ואמאי לא מוקי מתני' נמי כמ"ד לבאי ארץ דנוטלין חלק צלפחד שבא לו ע"י חזרה מבן אחיו ונוטלין ג"כ ב' חלקים מנכסי חפר שבאו לו מבני אחיו של חפר ע"י חזרה עכ"ל ולאו קושיא היא כלל דלא ה"ל למיתני חלק אביהן סתם אלא חלקו בנכסי אחיו כדקאמר לבסוף וחלקו עם אחיו בנכסי חפר ודו"ק:

- 1) First הקדמה
  - a) Review the סוגיא of ר' יונתן and ר' יונתן that were discussed earlier in this סוגיא
- 2) Second הקדמה
  - a) דף קטז: at ביף קטז
    - בנות צלפחד נטלו חלק אביהם שהי' מיוצאי מצרים וחלקו עם אחיו בנכסי חפר ושהי' צלפחד
      בכור נוטל שני חלקים
- 3) Third הקדמה
  - a) גמרא
    - i) Since neither מבאי ארץ was מבאי it must be that the משנה follows the מבאי of משנה who says ליוצאי מצרים נתחלקה הארץ
- 4) מהר"ל
  - a) הקדמה
    - i) Assume that צלפחד had brothers who were בני חפר and whose sons (nephews of עלפחד were מבאי ארץ and that הפר himself had brothers whose sons (cousins of מבאי ארץ were מבאי ארץ
    - ii) ר' יונתן אלפחד would say that although צלפחד had no בנים מבאי הארץ
      - (1) when the הלקים of the nephews of צלפחד were חוזר to their fathers (the brothers of אלפחד to their fathers including מלפחד were split among all of the brothers including צלפחד
  - b) קשיא
    - i) Then why can't the משנה follow ר' יונתן and
      - (1) when the משנה says "חלק אביהן the משנה refers to the חלקים that are חוזר מבאי ארץ and his brothers from the nephews of צלפחד who were מבאי ארץ
      - (2) and when the משנה says "חלקו עם אחיו בנכסי הפר" the משנה refers to the הלקים that returned to חפר and his brothers from the cousins of עלפחד who were מבאי ארץ
  - c) תירוץ
    - i) Must be that בנים holds the הוזר weren't הוזר to persons who had no בנים who were מבאי הארץ
- 5) מהרש"א at ד"ה אלא חלק ב'
  - a) קשיא to the 'מהר"ל
    - i) Even if there is יוצאי מצרים who have no sons בבאי ארץ we still understand why the גמרא says the משנה can't follow ר' יונתן

- ii) Because
  - (1) the משנה wouldn't refer to a הלק that's דלפחד to צלפחד from his nephews as "חלק אביהן שהי' מיוצאי מצרים"
  - (2) instead the משנה would have referred to this חלקו בנכסי אחיו because the הלקו שנה would come to him through his brothers the same as the משנה refers to "חלקו עם אחיו בנכסי חפר"
- 6) הקדמה to a מהרש"א by מהרש"א to the מהרשט of מהר"ל מהר"ל
  - a) גמרא at :דף קיח
    - i) עדת קרח לא היו להם חלק בארץ הבנים נטלו בזכות אביהן ובזכות אבי אמותיהן
  - b) דך קיט. on ד"ה ובזכות at דך קיט.
    - i) קשיא
      - (1) How was it that בני קרח יורש from אבי אמותיהן their mother's brothers the sons of אבי אמותיהן should have taken that ירושה
    - ii) תירוץ
      - (1) בזכות אבי אמותיהן applies only to אבי אמותיהן who had no בנים  $\alpha$
    - iii) קשיא
      - (1) Then who from the בני קרה was מחזיר נחלות to the מחזיר אבי אמותיהן
    - iv) תירוץ
      - (1) אחים of אבי אמותיהן and those בנים were מחזיר their אבותיהם to אבותיהם שבותיהם אבותיהם אבי אמותיהן who split their בני קרח אהים with their אבי אמותיהן
- מהרש"א (7
  - a) מהר"ל to קשיא
    - i) This proves that תוספות holds that there was בנים מבאי who had no בנים מבאי

### דף קיט.

## סוגיא דארץ ישראל חלק י' תד"ה הא דהוו

[דף קיט עמוד א] תוס' בד"ה הא דהוו כו' והא דקאמר בזכות אבי אביהן שלא היו אבותיהן בני עשרים כו' עכ"ל ק"ק הך דבזכות אבי אביהן ה"מ לאוקמי בפשיטות למ"ד ליוצאי מצרים בבני מרגלים ממש ושהיו אבותיהם בני כ' דהכי אוקמוה באוקמתא קמייתא ודו"ק:

- 1) First הקדמה
  - i) ר' יאשי'
    - (1) ארץ ישראל was נתחלקה to יוצאי who were בני עשרים at ציאתן ממצרים מצרים מצרים

- ii) ר' יונתן
  - (1) ארץ ישראל was נתחלקה to באי הארץ who were בניסתן מערים at לארץ לארץ
- 2) Second הקדמה
  - a) מתלוננים and מתלוננים didn't take a חלק בארץ
- ברייתא א' (3
  - a) בני מרגלים ובני מתלוננים נטלו בזכות אבי אביהן
- 4) ברייתא ב'
  - a) בני מרגלים ובני מתלוננים נטלו בזכות עצמן
- 5) אוקימתא קמייתא on why the ברייתות aren't סותר each other
  - a) Both ברייתות deal with בני מתלוננים and בני מתלוננים who were בני עשרים בכניסתן לארץ but weren't בני עשרים ביציאתן ממצרים
  - b) 'ברייתא א'
    - i) follows the שיטה of ר' יאשי' and since the בני מתלוננים weren't בני מרגלים ובני מרגלים ובני מחלק בזכות עצמן they couldn't take a חלק בזכות עצמן
  - c) ברייתא ב' and since the בני מרגלים ובני מרגלים ובני מתאוננים and since the בני מרגלים ובני שרגלים ובני מרגלים ובני חלק בארץ בזכות עצמן ה
- 6) קשיא תוספות of "ואם תאמר"
  - a) Say that both ברייתות follow the שיטה of 'יאשי' and deal with בני בנם of the מרגלים and בני בנם –for short "בני בנם"
  - b) ברייתא א' deals with where בני בנם weren't בני ביציאתן so that בני בנם בני בני מערים ביציאתן מרגלים מרגלים מתלוננים מרגלים ומתלוננים מרגלים מרגלי
  - c) בני בנם so that the בני בנם were בני עשרים ביציאתן so that the בני בנם מל so that the בני בני בני מרגלים בייתא ב' refers to this as זכות עצמן refers to this as ברייתא בי in the sense that they didn't take מרגלים מרגלים and מתלוננים who were אבי אבי
- קשיא מהרש"א (7)

Why didn't תוספות ask more simply that both ברייתות follow ר' יאשי' and

- i) ברייתא א' deals with the same case described earlier for אוקיתמא in אוקיתמא in בני and בני מתלוננים and בני and בני מתגלים who were בני and for this reason בני עשרים ביציאתן ממצרים but weren't בני עשרים ביציאתן ממצרים and for this reason could take a אביהן של מרגלים זכות namely in the בני עשרים ביציאתן ממצרים who were בני עשרים ביציאתן ממצרים ביציאתן של מתלוננים
- ii) While ברייתא ב' deals with בני בנם of the מרגלים ומתאוננים in the אופן described for ברייתא ב' in the בני שפר בני שפר אביהם namely where בני שבר שרים בני שפר בני בנם אביהם so that the בני מרגלים ומתלוננים the בזכות אביהן ביציאתן בני מרגלים ומתלוננים אביהן

the ברייתא refers to this as זכות עצמן in the sense that they didn't take בזכות of the מרגלים and מתלוננים who were אבי אביהן

### תד"ה שנאמר מחללי' מות יומת

בד"ה שנאמר מחלליה כו' דאי כר"י דאמר כו' עד שיודיעוהו באיזו מיתה כו' דהוראת שעה היתה דא"כ כו' עכ"ל כתב מהרש"ל ותימה מאי מקשה דלמא גם משה ידע שחייב מיתה לפי הוראת שעה כו' עכ"ל אולי נעלם מעיני הרב סוגיא דפרק הנשרפין דקאמר בהדיא במגדף דהוראת שעה היתה ולא ידע משה שדינו במיתה אבל במקושש לרבנן דלאו הוראת שעה היתה ידע משה מיתתו וא"כ לר"י דמקושש נמי הוראת שעה היתה לא ידע משה נמי מיתתו וע"פ אותה הסוגיא סמכו התוס' דבריהם אלו בפשיטות ע"ש וק"ל:

- הקדמה (1
  - a) ול מקושש מה יעשה לו כי לא פורש למקושש
- 2) ברייתא
  - a) שמעון השקמוני
    - i) משה knew that the מקושש was דינו במיתה based on מחללי' מות יומת but משה didn't know which מיתה
- 3) ברייתא in דף פ: at דף פ:
  - a) שם מיתה doesn't have to mention the שם מיתה
  - b) התראת מיתה does need to mention the שם מיתה שם מיתה
- 4) גמרא
  - a) קשיא to ר' יהודה
    - i) The מקושש wasn't a proper התראה since it didn't mention the שם מיתה
  - b) תירוץ
    - i) שם מיתה that a התראה was valid even without שם מיתה
- תוספות (5
  - a) קשיא
    - i) I can accept that שמעון השקמוני agrees with רבנן for whom משה could have made a שם without שם מיתה without
    - ii) But
      - (1) for שם מיתה who says התראה needs to mention the שם and in this case the התראה was effective only by הוראת שעה
      - (2) presumably משה didn't know that there was a הוראת שעה and משה should have thought that his התראה wasn't valid and that the מקושש wasn't valid and that the

- מהרש"ל (6
  - a) קשיא
    - i) Maybe משה did know that there was a הוראת שעה and as a result he knew that his התראה was valid
- 7) מהרש"א
  - a) תירוץ to the מהרש"ל
    - i) ברייתא at :דף עח
      - (1) For מגדף
        - (a) משה didn't know that מגדף was דינו במיתה at all
        - (b) It follows that even for במיתה it was a הוראת שעה that מגדף was מגדף despite there having been no התראת מיתה
        - (c) And it's a משה that משה didn't know about the הוראת שעה because if he did know about the הוראת שעה he would have known that מגדף is במיתה
      - (2) For מקושש
        - (a) משה knew and was מתרה that מקושש was במיתה so for רבנן there was no הוראת שעה
        - (b) But for ר' יהודה there was a הוראת שעה because משה wasn't שם the שם מיתה
        - (c) it's משמע that for מקושש on מקושש the same as for משה– מגדף on משה– מגדף on בנן on הוראת שלה on הוראת שעה

## דף קיט:

### גמרא ואי ס"ד

[דף קיט עמוד ב] גמ' ואי ס"ד א"י מוחזקת מאי קא מסתפקא ליה כו' ויש לדקדק לפי סברת המקשה ואלא מאי א"י אינה מוחזקת מאי קא מסתפקא ליה כו' וי"ל דודאי אי א"י אינה מוחזקת וחלק בכורה היינו ביתידות אהלים כשמואל הוה מסתפקא בהיא גופה אם הבת תטול חלק בכורה {דדלמא} תסגי לה שתהיה כבן לירש חלק פשיטות אבל לרבה דלא איצטריך קרא חידוש דחלק בכורה אלא בחבל דהיינו קרקע קשיא ליה שפיר כיון דא"י מוחזקת היא אמאי מסתפק ליה בקרקע טפי מבמטלטלים ובחידושי הרמב"ן כתב עוד בזה ע"ש ודו"ק:

- 1) First הקדמה
  - a) אין הבכור נוטל פי שנים בראוי כבמוחזק

- 2) Second הקדמה
  - a) דף קטז: at ביף קטז
    - i) צלפחד בכור הי' ובנותיו נטלו חלק אביהן בנכסי חפר אביו
- 3) גמרא
  - a) קשיא
    - i) "אין בכור נוטל פי שנים בראוי so how could צלפחד have a חלק בכורה in the מיט אין בכור נוטל פי שנים בראוי קוב in the מכות of in ארץ ישראל given that this זכות presumably only counted as
  - b) תירוץ of אמר שמואל
    - i) אלפחד had a חלק בכורה in שלטלין in which מוחזק was מוחזק in which יתדות אהלים)
  - c) קשיא
    - i) A פסוק in יהושע says בנות צלפחד took a חלק in "חבלים" of ארץ ישראל including the ארץ ישראל in ארץ ישראל in ארץ ישראל
  - d) תירוץ of רבה
    - i) ארץ ישראל counts as מוחזקת
- 4) ברייתא
  - a) משה עמs מסתפק if בנות צלפחד could יורש the חלק בכורה that דלפחד had in נכסי had in אלפחד חפר
- 5) גמרא
  - a) רבה to רבה
    - i) If you say that ארץ ישראל is מוחזקת on what was משה מסתפק
- 6) מהרש"א
  - a) קשיא
    - i) Why does the גמרא understand the ספק of משה better for the שיטה of רב יהודה אמר שמואל אמר שמואל
- 7) תירוץ
  - a) For אמר אמר רב יהודה אמר of משה was whether a בת is יורשת a at all even in מטלטלין
  - b) But for רבה we have this קשיא
    - i) The ספק in offect teaches that the ספק משה was whether by משה משה from בנות צלפחד had a בנות הדלים in חלק בכורה and that this ספק was resolved in favor of בנות צלפחד but if קרקעות ארץ ישראל why was מסלטלים and not for מסלטלים

#### שם

שם חכמניות הן שלפי שעה דברו דאר"ש כו' דרשניות שהיו אומרות אילו היה לו בן כו' ורש"י בחומש שינה לשון הגמרא שכתב הא אם היה לו בן לא כו' מגיד שחכמניות היו עכ"ל ואיני יודע למה והל"ל בזה דרשניות היו וק"ל:

#### תד"ה אלו

תוס' בד"ה אלו כו' למה הוצרכו לדבר מכח פרשת יבמין ונראה כו' לאלה תחלק את הארץ וע"ק לן דקאמר כו' שאין בן יש להם כח כו' עכ"ל כצ"ל:

## דף קכ:

### תד"ה מיבעיא להו

[דף קכ עמוד ב] בד"ה מיבעיא להו כו' תימה וכי ר"י סבר כב"ש בפרק נערה כו' וי"ל דלר"י לא נפקא מקרא כו' עכ"ל ולי תמיה לדבריהם דתקשי להו בפשיטות דתניא אידך התם זה הדבר בעל מיפר כו' ת"ל זה הדבר בעל מיפר כו' נאמר כאן זה הדבר ונאמר להלן זה הדבר כו' הרי לך בהדיא דהאי תנא אף על גב דיליף ג"ש כב"ה יליף מיניה נמי זה הדבר בעל מיפר וכו' וע"כ אית לן למימר כתירוצם בתרא שכתבו התוס' הכא וכמ"ש הרא"ש שם וצ"ע:

## רשב"ם ד"ה הפרה לדורות

בפרשב"ם בד"ה והפרה לדורות נפקא להו לב"ש מידי דהוה אשאר מצות כו' עכ"ל ובשחוטי חוץ נמי מה"ט לא הוה אצטריך למכתב לדורותיכם ואפשר דאצטריך לשום דרשה וק"ל: